سوره «يونس» (۱۰)

سالنزول

سوره یونس را اغلب مفسرین مکّی می دانند و برخی چند آیه آن را (بین یک تا سه آیه) مدنی نامیدهاند. مطابق جدول کتاب «سیر تحول قرآن»، آیات این سوره متشکل از دو گروه است که آیات ۱ تا ۷۱ آن در سال چهارم هجری در مدینه و آیات ۷۲ تا ۱.۹ در سال ۱۱ بعثت در مکه نازل شده است.

این سوره اولین سوره از سوره های ششگانه ای است که با حروف مقطعه «الر» به صورت مجموعه مرتبط و منسجمی پشت سرهم و در یک ردیف در قرآن قرار گرفته اند. ۱ این سوره ها که به ترتیب به نامهای: یونس، هود، یوسف، رعد، ابراهیم و حجر نامیده شده اند همآهنگ بایکدیگر بوده، از نقش و رسالت پیامبران الهی در اقوام و ادوار مختلف تاریخی و سرنوشت مخاطبین آنها سخن می گویند.

محتواي سوره

نام این سوره خود کلید گشایندهای برای تشخیص محتوای آن است، بر خلاف تصور، در این سوره اصلاً داستان حضرت یونس (ع) و قوم او ذکر نشده است، بلکه تنها در یک آیه (آیه ۹۸) از قوم یونس به عنوان تنها قومی که مردمش (پس از تکذیب) ایمان آوردند و عذاب خوار کننده از آنان برداشته شد، ذکری به میان آمده است (فلولاکانت قریه امنت فنفعها

۱. البته چهارمین ردیف آن سوره «رعد»است که حروف مقطعه آن «المر»می باشد که چهار حرفی است و حرف «م» را اضافه دارد. اتفاقاً نام این سوره هم که پدیده ای طبیعی است (رعد) با نام پنج سوره دیگر که چهار تای آن اسامی پیامبران و یکی نام شهر قوم ثمود (قوم صالح)است تفاوت دارد.

ايمانها الاقوم يونس لما امنوا كشفناعنهم عذاب الخزى في الحيوة الدنيا و متّعناهم اليحين)، بنابراين اين سئوال مطرح مي شود كه چرا اين سوره «يونس» ناميده شده است؟...

در ثلث آخر این سوره که پس از بیان مسائل کلی و زیربنائی به داستان انبیاء می رسد تنها از حضرت نوح (ع) به عنوان سر سلسله رسولان و حضرت موسی (و هارون) علیه م السلام به عنوان تکمیل کننده مرحله ای خاص از سیر نبوت اشاره می کند و در این میان پس از ذکر تکذیب اقوام، به عنوان استثنائی مشخص و ممتاز به قوم یونس (ع) اشاره می کند، گوئی همین استثناء مورد توجه قرآن بوده و به عنوان محوری در رابطه بامسائل کلیدی سوره مطرح گشته است، اتفاقاً مسئله کشف عذاب یا کشف ضر (برداشتن عذاب و گرفتاری) سه بار در این سوره تکرار شده که از بقیه سوره های قرآن بیشتر است (آیات ۲۱–۹۸–۱۲).

به گفته مرحوم طباطبائی در المیزان: «این سوره را می توان سوره تهدید به داوری و فیصله قطعی بین پیغمبر و امت نامید». اتفاقاً در مورد اقوام همدوره حضرت نوح (ع) نیز به مسئله هلاکت آنها در این سوره توجه و تأکید مشخص تری شده است تا بقیه جنبه های مربوط به داستان. قابل توجه است که موضوع قضای الهی در فیصله دادن اقوام مجرم و هلاکت آنها، در قالب فعل مجهول «قُضیّ» در این سوره چهار بار تکرار شده (آیات ۱۱ ما محرم و مجابل و مخالف رسولان است، در این سوره بالاترین رقم را دارد (آیات ۷۱ ما ما مرم) به طبقه مقابل و مخالف رسولان است، در این سوره بالاترین رقم را دارد (آیات ۱۷ ما ۲۰۰۰

به این ترتیب این سوره با مطرح کردن پیام رسولان در دو زمینهٔ مبدء و معاد و ارائهٔ نشانه هائی از عظمت آیات الهی و ناپایداری دنیا، عکس العمل منفی اقوام را در بی اعتنائی به انذار رسولان و لجاجت و سرسختی در برابر آنها که منتهی به هلاکت خودشان می شود بیان می کند.

علاوه بر محور فوق، محورهای دیگری نیز در این سوره وجود دارد که ویژگی ممتاز و مشخص آن را نشان می دهد. از جمله خصوصیت استدلالی و لحن جدلی آیات می باشد که در برابر اعتقادات منحرفانه مشرکین و دعاوی پندارگرایانه آنان بیان شده است. به این ترتیب سوره جلوه ای اعتقادی (ایدئولوژیک) دارد و سراسر مشحون از منطق و دلیل و تعلیمات مبتنی بر تفکر و تعقل می باشد. از این نظر سوره «یونس» بسیار شباهت به سوره «انعام» دارد که ویژگی ممتاز آن (همانطور که قبلاً دیدیم) ارائه برهان و استدلال در زمینه های توحید و نبوت و معاد می باشد. نظریات استدلالی سوره «یونس» در برابر مشرکین مخالف رسول اکرم (ص) می باشد که علیرغم اعتقاد به «الله»، تدبیر عالم و زندگی خود را به دست فرشتگان، یونس(۱۰)/۲۲۹

الهههای فرضی و بتها می پنداشتند و به این ترتیب از توحید و دین خالص دور شده بودند. قبل از این که به ویژگیهای مستقل و منحصر به فرد سوره یونس بپردازیم لازم است شباهت ها و همآهنگیهای آن را با سوره انعام نشان دهیم. این شباهت ها در کل قرآن وضعیت مشخص و ممتازی دارند.

۱\_آزادی و اختیار انسان

از آنجائی که یکی از محورهای اساسی سوره، جدال اعتقادی با مشرکین می باشد (همانند سوره انعام)، برای آن که مبادا چنین توهم و تصور شود که رسالت مسلمانان قلع و قمع خشونت آمیز مشرکین و پاک کردن زمین از لوث وجود آنها است، به شدت براختیار و آزادی انسان در پذیرش دین و ملزومات آن تأکید می شود تا کسی فکر نکند با اکراه و اجبار می توان حقی را به منکرین قبولاند.

در سوره انعام ۲۳ آیه به این امر اختصاص داشت و در این سوره ۱۵ آیه (/۱۴ آیات) که تقریباً نسبت مساوی دارند<sup>۱</sup> و این نسبت از نظر آماری وضعیت استثنائی و ممتازی دارد. نکته جالب این که فرمان «قل» به رسول اکرم در رابطه با مشرکین و برای ارائه و القاء نظریات محکم توحیدی، ۲۴ بار در این سوره تکرار شده که بعد از سوره انعام (۴۴ مرتبه) در کل قرآن مقام دوم را دارد. این مطلب می رساند که رسالت قرآن فهماندن از طریق مکالمه است. ۲-شرک

مشتقات کلمه شرک در سوره انعام بالاترین رقم را در قرآن داشت (۲۹ کلمه) و در این سوره کلمه «شرکاء» ۶ بار تکرار شده که پس از سوره انعام ردیف دوم در قرآن می باشد. منظور از شرک، انواع پیرایه ها و ناخالصی هائی است که درقالب «شرکاء» انسان را از توحید دور می کند.

۳-افترا- مشرکین در برابر منطق محکم و استدلال روشن رسول جوابی جز تکذیب و افتری نداشتند، آنها وحی و کتاب را بافته شده (افترا) توسط پیامبر و سحر و جادو می دانستند، از این نظر در سوره یونس پس از سوره انعام و هود مشتقات کلمه افتراء بالاترین رقم را در قرآن دارد (۷ بار).

۴-کلماتمشترک- در ارتباط با موضوع مشترک ِهر دو سوره، که ارائه نظریات استدلالی پیرامون: توحید، نبوت و معاد می باشد، برخی کلمات در هر دو سوره کاربرد ویژهای یافتهاند. از جمله:

۱ . آيات شماره (۱۰۹\_۱۰۸\_۱۰۲\_۱۰۲\_۱۰۹\_۱۰۹\_۷۱\_۶۷\_۶۲\_۲۱\_۲۱ - ۲۰\_۲۱\_۱۱)

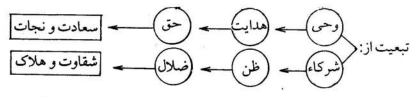
«لایومنون» ـ زینت ـ آیات (تفصیل) ـ صراط مستقیم ـ جرم (سوره های یونس و هود و انعام بالاترین رقم را دارند) ـ «ولوشاء»

ويژگى هاى مستقل و منحصر

حقّ و ظنّ کلمه «حق» ۱۷ بار در سوره یونس به کار رفته که پس از سوره بقره (۱۹ بار) بیشترین تعداد را در مقایسه با سایر سوره ها دارد. (باتوجه به این که حجم سوره بقره حدود ۳/۵ برابر سوره یونس است، به طور نسبی می توان گفت از این نظر سوره یونس مشخص تر است). برای رسیدن به «حق»، هدایت و ایمان لازم است. در حالی که مشرکین به پندار و «ظن» تکیه می کنند. اتفاقاً مشتقات کلمه «ظن» نیز در این سوره بیش از سایر سوره ها به کار رفته است (۶ بار). این مطلب نشان می دهد مسئله پیروی از «حق» در برابر پیروی از «ظن» و پندار، از محورها و موضوعات اصلی مطرح شده در سوره یونس در زمینه مسائل اعتقادی می باشد. مقصود از کلمه «حق» در این سوره متفاوت می باشد. گاهی به رب و مولی تعلق گرفته (ربکم الحق – مولاهم الحق) و گاهی به خلقت، وعده قیامت، کتاب و وحی و غیره. (مثل: ما خلق الله ذلک الاالحق – ان وعدالله حق – قدجاء کم الحق). گاهی نیز به طور کلی مئل: فماذا بعدالحق الاالضلال.

جالب این که تنها در یک آیه این سوره ۴ بار کلمه حق و ۵ بار کلمه هدایت به کار رفته و در آیه بعد نیز به تبعیت از ظن (به جای حق) اشاره شده است.

(آید ۳۵) قل هل من شرکاءکم من یهدی الی الحق قل اللّه یهدی للحق افمن یهدی الی الحق احق ان یتبع امن لایهدی، الا ان یهدی فمالکم کیف تحکمون (آیه ۳۶) - و ما یتبع اکثرهم الا ظنا و ان الظن لایغنی من الحق شیئاً.



به این ترتیب این سوره انسانها را به جای تبعیت از «ظن» که به طرف ضلالت و هلاکت می کشاند، به تبعیت از هدایت الهی که به طرف حق و در نتیجه سعادت و نجات سوق می دهد راهنمائی می کند. «رب» در این سوره ۲ بار نام رب در اضافه به عالمین (رب العالمین) و ۲۲ بار در اضافه

بوب» در این سوره ۲ بار کام رب در اعتاب به عسیل از به مایین در به به ضمائر شخصی مثل: ربک، ربکم، ربنا، ربی، ربهم، ربه، آمده است که به طور نسبی زیاد

## يونس(١٠)/٢٣١

است (در سوره توبه فقط ۲ بأر نام «رب» آمده است). و این در حالی است که کلمه «اللّه» فقط ۶۲ بار در این سوره آمده که همانند سوره انعام (۸۷ بار) در مقایسه با سایر سوره های بلند قرآن بسیار کم است (توبه ۱۶۹ بار). این آمار نشان می دهد که موضوع «ربوبیت» بیش از مسئله «الوهیت» در این سوره موردتوجه قرار گرفته است، به خصوص در ترکیب «ربک» (خطاب به رسول اکرم) این سوره بعد از سوره انعام بالاترین رقم را دارد (۸ مورد). همانطور که قبلاً گفتیم براهین و استدلالهای این سوره از زبان پیامبر به مخالفین نقل شده است.

موضوع غیرعادی دیگر کاهش تعداد «اسماءالحسنی» در این سوره است که به جز اللّه و رب تنها به پنج نام دیگر (هر کدام فقط یکبار) برمی خوریم. مثل: سمیع العلیم ـ غفورالرحیم - شهید. گویا از صفات و اسماء نیکوی الهی عمدتاً به «ربوبیت» خداوند در ایس سوره تأکید شده است (مثل سوره انعام) و به تعلیم و تربیت انسان در این آموزشهای عقیدتی و جدالهای نظری عنایت خاص داشته است.

## آهنگ خاتمه آيات

سوره یونس شامل ۱۰۹ آیه می باشد که ۹۸ آیه آن با حرف «ن» ختم می شود، ۹ آیه با «م» و یک آیه با «ل». مواردی که به «ن» ختم می شوند مربوط به اعمال و عوالم انسانی است <sup>۱</sup> در حالی که موارد ختم شده با «م» به صفات خداوند و موضوعاتی که منحصراً از او ناشی می شود مربوط می گردد. مثل: کتاب الحکیم - جنات النعیم، عذاب یوم عظیم - صراط مستقیم - فوزالعظیم - سمیع العلیم - عذاب الیم - غفورالرحیم. تنها یک استثناء دارد، آن هم آیه ۷۹ (ساحرعلیم) می باشد که صفت علیم به انسان (نه خدا) نسبت داده شده است. علاوه بر ۹ موردی که با حرف «م» ختم می شوند، یک مورد هم با حرف «ل» ختم شده (آیه ۱۰۸ مااناعلیکم بوکیل) که آن هم برخلاف معمول ناظر به انسان (رسول اکرم) می باشد. دلیل این به کلمه «سحر» می باشد که در این سوره ۷ بار تکرار شده (مساوی اعراف و شعراء) که بعد دو استثناء را باید پیدا کرد. به نظر می رسد استثنای نخست برای جلب توجه خوانندگان به کلمه «سحر» می باشد که در این سوره ۷ بار تکرار شده (مساوی اعراف و شعراء) که بعد از سوره طه (۱۰ بار) بالاترین رقم را در قرآن دارد. و استثنای دوم که عیناً در سوره انعام هم تکرار شده، برای جلب توجه به موضوع اختیار و آزادی انسان بوده است که محور سوره می باشد (ما اناعلیکم بوکیل). کلمه «وکیل» گرچه با حرف «ل» ختم شده، ولی در قرائت می باشد (ما اناعلیکم بوکیل). کلمه «وکیل» گرچه با حرف «ل» ختم شده، ولی در قرائت می باشد (ما اناعلیکم بوکیل). کلمه «وکیل» گرچه با حرف «ل» ختم شده، ولی در قرائت

۱. دو آیه به رب العالمین و خیر الحاکمین ختم شده که گرچه اشاره به نام خداوند است، ولی کلمات عالمین و حاکمین به طور مستقل به عوالم انسانی و دنیائی مربوط می باشد.

پیامبر که واسطه میان خالق و مخلوق است از نظر بشری همانند سایرین است. اماًبه دلیل وحی، سخن و عملش با سایر انسانها تفاوت دارد. یعنی ظاهر او مثل بقیه انسانها و باطن او ممتاز از آنها است. کلمه «وکیل» نیز ظاهراً مثل بقیه آیات سوره که با «ن» ختم شده قرائت می شود ولی درواقع با «ل» ختم شده است. تغییر آهنگ انتهای آیات و استثناهای معمول در سوره ها، همانطور که بارها گفته شده، به نظر می رسد در آیات کلیدی سوره و نقطه عطف های آن برای جلب توجه خوانندگان و شنوندگان باشد.

آغاز و انجام

همانطور که قبلاً گفته شد، آیات اول و آخر هر سوره وضع ویژه ای دارند که خلاصه و نتیجه گیری آن سوره بوده راهنمای ساده و روشنی برای شناخت محتویات سوره و فهرست مندرجات آن به شمار می روند. سوره یونس با آیه: «الر تلک آیات الکتاب الحکیم» آغاز می شود که نشان می دهد موضوع کتاب «قرآن» محور اساسی مباحث سوره می باشد و در متن سوره ۱۲ بار (بیش از ٪۱۰ آیات) به مسئله اهمیت کلیدی کتاب در هدایت انسان اشاره شده (آیات ۱-۱۵-۱۶ - ۲۷-۳۹-۳۹-۲۰ - ۵۷-۱۶ - ۹۴ – ۱۰۸) و دو آیه آخر سوره نیبز خطاب به همه انسانها بار دیگر به مسئله هدایت و کتاب و تبعیت از وحی تأکید شده است: (قل یا ایهاالناس قدجاء کم الحق من ربکم فمن اهتدی فانما یهتدی لنفسه و من ضل

واژه های به کار رفته در همین دو آیه دقیقاً محورهای عمده سوره و موضوعات اساسی آن را (که در دو آیه اول سوره نیز معرفی شده) نشان می دهد

مثل: ناس (آیه دوم و آخر سوره)، حق، رب، هدایت، ضلالت، وکیل (آزادی)، پیروی از وحی (نه شرکاء) و صبر در انجام رسالت. وحی (آیه دوّم و آخر)، حکیم و حاکمین (آیه و اوّل و آخر \_ کتاب الحکیم \_ خیرالحاکمین).

ارتباط سوره های یونس و هود (۱۱ و ۱۰)

در آخرین آیه سوره یونس و اولین آیه سوره هود (که حلقه ارتباطی میان دو سوره محسوب می شوند) هرکدام دو مرتبه مشتقات کلمه حکم (یحکم ـ حاکمین ـ احکمت ـ حکیم) به کار رفته است که علامت راهنما و اشارهای است به وجه ارتباط و اتصال دو سوره. از نظر لغوی مفهوم استواری و انسجام و بدون نقص و عیب بودن، که مخالف سستی و خلل يونس(١٠)/٢٣٣

و ناقص و معیوب بودن است، در این کلمه وجود دارد. خداوند خیرالحاکمین است. یعنی در داوری میان بندگان به عدل و داد عمل می کند، کتابش محکم است یعنی خلل و نقصی درآن نیست و حکیم است یعنی در کارش عیب و ایرادی وجود ندارد و یکسره خیر و رحمت است. در سوره یونس پیامبر را به پیروی از وحی و صبر و پایداری تا زمان فرارسیدن «حکم» خدائی که خیر الحاکمین است فرا می خواند و در سوره هود بر محکم بودن کتابی که از طرف خداوند حکیم برای هدایت انسانها به توحید نازل شده تصریح می نماید.

يونس (۱۰۹) \_ واتبع مايوحي اليک و اصبر حتى يحكم الله و هوخير الحاكمين هود (۱) \_ الر \_ كتاب احكمت آياته ثم فصلت من لدن حكيم خبير

نتیجه اجمالی که از این انطباق می گیریم، توجه و تمرکز هر دو سوره روی حکیمانه و استوار بودن راهی است که نشان داده است. امّا برای تفصیل بیشتر لازم است بهآیات بیشتری از انتهای سوره یونس و ابتدای سوره هود مراجعه نمائیم:

۱۶ آیه انتهائی سوره یونس، که پس از شرح داستان تکذیب حضرت نوح (ع) و حضرت موسی (ع) و نجات مؤمنین و هلاکت مشرکان آمده است، خطاب به پیامبر و برای نتیجه گیری از داستان انبیاء چند اصل را بیان می نماید:

۱ ـ اولاً خود پیامبر باید به درستی راه و مکتبش صد درصد یقین داشته از شک و تردید، که تکذیب آیات خدا محسوب و موجب خسران می شود، بدور باشد. باید صریحاً از بت های مشرکان اعلام بیزاری نموده تبعیت خود را از یکتاپرستی اعلام نماید: آنگاه روی خود را به دین حنیف گردانده از مشترکان نباشد. پیامبر بدون ترس و واهمه باید از آنچه بجز خدا می خوانند دوری کند و بداند خیر و شر و نفع و ضرر یکسره به دست خدا است و فضل و رحمت او را کسی مانع نتواند شد.

۲\_ علیرغم آیات و بینات و انذارهای رسول، اکثریت مردم ایمان نمی آورند. حتی اگر معجزهای هم در کار باشد تا عذاب را نبینند باور نمی کنند.

۲- اگر خدا می خواست همه مردم بتمامه ایمان می آوردند، ولی مشیت او اختیار دادن به بندگان است و برای ایمان اذن و قانونمندی قائل شده است.

۴\_ پیامبر بدون این که اجبار واکراهی برای ایمان مردم به کار برد، باید صبر و انتظار درپیش گرفته تنها از وحی پیروی نماید که او بهترین حکم کنندگان است.

۵۔ خداوند رسولان و مؤمنین را نجات میدهد و این کار را حقی برخود قرار داده است.

آيات مقدمه سوره هود نيز قابل تجزيه تحليل و استخراج اصول ذيل مي باشد:

۱ ـ کتاب استوار و روشنی که از جانب خداوند حکیم خبیر نازل شده به خاطر هدایت بندگان به «توحید» (یکتاپرستی) و اعراض از شک است

۲- نقش پیامبر انذار و بشارت و دعوت بندگان به استغفار و توبه بدرگاه الهی است تا به نیکوئی از زندگی بهره مند گردند.

۳- پشت کردن بندگان به حقایق موجب عذاب الیم در آخرت خواهد شد.

۴- بازگشت همه بندگان به سوی خدا است و او بر هر کاری توانا است

۵- علیرغم حقایق فوق و علم خدا بر پنهان و آشکار بندگان و به رازهای سینههای آنها، مشرکان برای نشنیدن حق جامه خویش بر سر می کشند.

مقایسه اصول استخراج شده از هر دو سوره همآهنگی و ارتباطی را بر محور «حکمت» نشان می دهد.

نکته قابل توجه دیگر این که در آیه ۹۸ سوره یونس (که نام سوره نیز از آن استخراج گردیده است) ایمان آوردن قوم یونس را پس از آن که به دلیل شرک و کفر، به آستانه عذاب رسیده بودند، موجب نجات و بهره مندی ایشان تا سرآمد معینی دانسته است. باتوجه به این شاهد تاریخی، در آیه سوم، مشرکین معاصر پیامبر را دعوت می نماید با استغفار و توبه موجبات بهره مندی و زندگی سالم و سعادتمند خود را (همچون قوم یونس) فراهم سازند. ذیلاً هر دو آیه را نقل می نمائیم:

يونس: فلولاكانت قرية امنت فنفعها ايمانها الاقوم يونس لما آمنوا كشفنا عنهم عذاب الخزي في الحيوة الدنيا و متعناهم الي حين هيدندان لم تذفي ما يبكي شريب الله بستمكي متامل ميذا الما معامين منه كل

هود: وان استغفروا ربکم ثم توبوا الیه یمتعکم متاعا حسنا الی اجل مسمی و یؤت کل ذی فضل فضله...