سوره «نحل» (۱۶)

محتواي سوره

مشخصه اصلی و آشکار سوره نحل «نعمت» های الهی می باشد، بطوری که این سوره را علاوه بر نحل، «نعم» (جمع نعمت) هم نامیده اند. این حقیقت را از وفور مشتقات کلمه نعمت (که ۱۲ بار در سوره بکار رفته) نیز می توان دریافت و مصدر این کلمه (نعمة) به مراتب بیش از سایر سوره های قرآن در اینجا استعمال شده است.<sup>۱</sup> گرچه سوره «انعام» هم بر نعمت های بیشمار خداوند اشاره فراوان دارد، ولی بنظر می رسد در هیچ یک از سوره های قرآن تا به این حد روی این مسئله تاکید نشده باشد.

در رابطه با «نعمت» به واژه های دیگری همچون رزق، کفر (ناسپاسی از نعمت)، شکر (بهره برداری از نعمت در راه خدا)، شرک (عوامل دیگری را در نعمت ها مؤثرو موجد دانستن)، و... برمی خوریم که مجموعه این کلمات زنجیره مرتبطی را برای القای این حقیقت که خدا یکتا است و همه نعمت ها از او سرچشمه گرفته و بازگشت نهائی بسوی او است تشکیل می دهند.

نام این سوره (نحل) اشاره بیکی از نعمتهای خالص و شفابخش و خوشگوار می باشد که از طریق کار شبانه روزی هزاران زنبور عسل برای آدمیان فراهم شده است. همین نعمت بتنهائی برای کسانیکه تفکر می کنند آیه ای برای شناخت خالق یکتا می باشد (ان فی ذلک لایة لقوم یتفکرون).

در این سوره علاوه بر زنبور عسل که زندگی و تلاش مفید او آیه ای برای متفکرین

۱. ۶ بار در آیات شماره ۱۸ ـ ۵۳ ـ ۷۱ – ۷۲ – ۸۳ ـ ۱۱۴ ـ بعد از سوره نحل سوره های آل عمران و مائده و ابراهیم هر کدام شامل ۳ مورد مشتقات این کلمه اند.

می باشد، به آیات مهم دیگری اشاره کرده است که هر کدام بتناسب حالت انسان، هدایتگر مردمی اهل: تفکر، تعقل، تذکر، استماع و ایمان می باشد.

در اواخر سوره (آیات ۱۲۰ تا ۱۲۳) به دنبال آیاتی که از شرک و کفر آدمیان در برابر نعمت های الهی یاد می کنند، بطور کاملاً مشخص و ممتازی از «ابراهیم» بعنوان انسان نمونه و خالصی که یکسره فروتن برای خدا و شاکر نعمات او بود و هرگز شرک نورزید، نام می برد و به این ترتیب الگو و اسوهای ابدی برای پیامبر اکرم (ص) و مسلمانان ارائه می دهد:

(ان ابراهيم كان امةً قانتالله حنيفاً و لم يك منالمشركين. شاكراً لانعمه اجتباه و هديه الى صراط المستقيم ـ واتيناه في الدنيا حسنةً و انه في الاخرة لمن الصالحين. ثم اوحينا اليك ان اتبع ملة ابراهيم حنيفاً و ماكان من المشركين).

جالب اینکه در هر یک از سوره های قرآن که نام حضرت ابراهیم (ع) آمده است. بتناسب موضوع و محتوای سوره و سیاق آیات آن، الگوی بخصوصی از حضرت ابراهیم (ع) ارائه شده است.<sup>۱</sup>

نعمت هایی که در این سوره به آن اشاره شده بسیار است. اما تعدادی از آنها با قید «لکم» و عمدتاً با فعل «جعل» به نعمتهای اختصاصی انسان عنایت دارد که بصورت متمرکز در دو بخش ابتدا (از آیه ۵ تا ۱۶) و وسط سوره (آیات ۶۶ تا ۸۰) به شرح صفحه بعد آمده است:

| ۱ . در سوره حجر ورود فرشتگان رحمت بر ابراهیم (موضوع ملائک) در برابر ماموریت عذابی که فرشتگان برای                                                                                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قوم لوط داشتند.                                                                                                                                                                  |
| در سوره ابراهیم مردم دوستی و خیر رسانی و محبت و رحمت ابراهیم در برابر ظلم و تجاوز و دشمنی و                                                                                      |
| عداوت مردم.                                                                                                                                                                      |
| در سوره توبه برائت ابراهیم از مشرکین در رابطه با موضوع محوری براثت در سوره<br>در سوره انعام عقل و اندیشه و استدلال و برهان و حجت در زندگی ابراهیم با توجه به سیاق سوره که کاملاً |
| در سورهانعام عقل وانديشه واستدلال وبرهان وحجت در زندگی ابراهيم با توجه به سياق سوره كه كاملاً                                                                                    |
| جنبه ايد تولو زيك و استدلالي دارد.                                                                                                                                               |
| در سوره نساء احسان و دوستی ابراهیم «خلیل الله» و تسلیم او به خدا در رابطه با موضوع سوره که به ارحام و                                                                            |
| نزديكان توجه دارد.                                                                                                                                                               |
| در سوره آل عمران توحيد و اخلاص ابراهيم در رابطه با موضوع سوره كه به اهل كتاب و انتساب و ادعاى                                                                                    |
| ب وي أنها إذ إد إهبهم بوط است.                                                                                                                                                   |
| پیرون به و از یام و او<br>در سوره بقره امتحان ابتلای عظیم ابراهیم، بنای خانه و در رابطه با موضوع سوره که به مسائل اساسی و زیر                                                    |
| بنائى رشد انسان توجه دارد.                                                                                                                                                       |

فيهادف لانعمت حاصل ازجاريايان Y آيه (۷) ومنها تأكلون  $\odot$ لكم) فيها جمال... آيه (٨) وتحمل اثقا ....لتركبوها وزينةً نكم) منهشراب آيد(١٠)هوالذي انز ومنهش جر فيه ت ۷ نعمت حاصل از باران لكم بدالزرع آيه(۱۱) والزيتون والنخيل والاعناب و من كل الثمرات 10 ( الليل شده در ابتدای سوره (آیات ۵ تا ۲۶ ) آيه (۱۲) لكم نعمتهاى تسخير شده والنهار in والشمس 1 والقمر والنجوم (r. وماذرأ (لكم) فىالارض مختلفا آيد (۱۳) لتاكلوامندلحمأ هو الذ آيه (۱۴) و بعاىدريائى ترىالفلك مواخرفيه وك كم) تشكرون والقي في الارض روا. 11 تعاى زمين وآسمان وانهارأ الكم) تهتدون وعلامات وبالن جمهم يهتدون آيد (١٨) \* دوان تعدوا نعمة الله لا تحصوها ان الله لغفور رحيم،

وان الكم في الانعام لعبرة المنسقيكم... لبنا خالصاً... آيد (۶۶) زق در خوردني ه بتتخذون منه إ سكراً آيه (۶۷)و من ث ورزقا حسنا راب مختلف الوانه | فيه شفاء للناس آيه(۷۰) ... يخرج من بطونها ش والله فضل بعضكم على بعض الفي الرزق... افبنعمدًالله آيه (۷۱) والله جعل(لكم من انفسكم ¦ ازواجاً آيد(۷۲) وجعل (لكم من ازواجكم ( بنين ۷ نممت وجودی انسان (داخلی) وحفدة ورزقكم منالطيبات افبالباطل يؤمنون وبنعمة اللههم يكفرون ب شده در وسط سوره (آیات ۶۶ تا ۸۰) (لكم) (السمع والابصار والافئده لعلكم تشكرون والله جعل (لكم) إمن بيوتكم سكناً آيه (۸۰) ل (لكم) [منجلودالانعام بيوتاً <u>تستخفونها</u>... معتهاى خارجى محافظتى انسان ومن اصوافها ` اثاثاً ومتاعاً واوبارها واشعارها ا مماخلق ظلالاً والله جعل(لكم) آيد (٨١) وجعل(لكم) أمنالجبال اكناناً وجعل(لكم) [ سرابيل تقيكمالحر وسرابيل تقيكم باسكم

كذلك يتم نعمته عليكم لعلكم تسلمون

«نعمت های توصيف شده در وسط سوره»

اینها نعمت هایی است که بطور اختصاصی با قید «جعل لکم» و «سخر لکم» خداوند به آدمیان عنایت کرده است، در این سوره نعمت های دیگری نیز ذکر شده که انسان همانند سایر موجودات از آنان سود می برد (که در جدول فوق نیامده است) و نعمت های دیگری که صریح ذکر نشده ولی می توان از سیاق آیات استنباط کرد. تعداد کل نعمت هایی که در جدول فوق نشان داده شده (۷×۷) ۴۹ مورد است که اگر برخی ازآنها راکه به دوقسمت تجزیه شده، یکی بگیریم (مثل: لیل و نهار، شمس و قمر، بنین وحفده، اثاثاً و متاعاً، سرابیل تقیکم الحرو سرابیل تقیکم بأسکم، من بیوتکم سکناً و... بیوتاً تستخفونها) و آیه ۷۱ (ردیف عدد کامل و تمامی است. <sup>(۱</sup>نکته جالب این که در پایان این نعمت ها با آیه: کذلک یتم نعمته عدد کامل و تمامی است. <sup>(۱</sup>نکته جالب این که در پایان این نعمت ها با آیه: کذلک یتم نعمته می شمارد، و در پایانواولین بخش نعمت ها، که در ابتدای سوره قرار دارد، آیه: «وان تعدوا می شمارد، و در پایانواولین بخش نعمت ها، که در ابتدای سوره قرار دارد، آیه: «وان تعدوا می شمارد، و در پایانواولین بخش نعمت ها، که در ابتدای سوره قرار دارد، آیه: «وان تعدوا نعمالله لاتحصوها» به عنوان جمع بندی و نتیجه گیری این بخش آمده است.

بررسی این جدول نکات قابل توجهی را برای ما روشن می کند که به برخی از آنها اشاره می کنیم:

- \* کلمه «لکم» ۱۵ بار، لعلکم ۴ بار (۲ بار با فعل تشکرون، یکبار با تهتدون، یک بار با تسلمون) و «کم» ۱۸ بار در این مجموعه ۲۷ آیه ای آمده است. بطوریکه مجموعاً ۳۷ بار ضمیر «کم» در این آیات تکرار شده که به نظر می رسد در قرآن بی نظیر باشد. فعل مضارع مخاطب نیز ۱۴ بار در این مجموعه آمده است (تأکلون، لترکبوها، تسیمون، لتاکلوا، تستخرجوا، تلبسونها، تری، لتبتغوا، تتخذون، تستخفونها، تشکرون ۲ بار، تسلمون، تهتدون) که نشان می دهد خطاب کلی این آیات بطور کاملاً متمرکزی روی بندگان است و می خواهد با ذکر نعمت های اختصاصی آنها را بیدار نماید. علاوه بر آن، ۲۲ بار حرف «ل» (برای) آمده است که مالکیت و فایدت این نعمتها را برای انسان می رساند.
- \* در بخش دوم نعمت ها ۸ بار فعل «جَعَلَ» تکرار شده که از نظر آماری بالاترین رقم را نسبت به سایر سوره های قرآن دارد (۸/۷۷)، فاعل تمامی این موارد خدا و مفعول آن انسان است و همه این موارد با قید «لکم» ذکر گردیده است (والله جعل لکم...).
- ۱. در تفسیر نمونه نیز لیست ۴۰ نعمت نامبرده شده در سوره نحل آمده است که با جدول فوق تفاوتهایی دارد، در لیست مذکور از خلقت آسمانها و زمین و برخی موارد دیگر به عنوان نعمت یاد شده که چنین تصریحی در سوره نشده است، در جدول فوق تنها مواردی ذکر گردیده که قید دلکم، و «کم» در آن بکار رفته باشد.

جالب توجد است.

- \* در این مجموعه ۷ بار (و در کل سوره ۱۰ بار) کلمه «رزق» که نوعی نعمت است تکرار شده است.
- \* همانطور که گفته شد، در این مجموعه ۴ بار (و در کل سوره ۵ بار) «لعلکم» و یک بار «لعلهم» آمده است که توجه به موضوع و نتیجه آن می تواند بسیار آموزنده باشد. این موارد بقرار ذیل می باشد: (۲ بار لعلکم تشکرون و یک بار تهتدون، تسلمون، تذکرون، یتفکرون)
- آید ۱۴ و هوالذی سخر البحر لتأکلومنه لحماً طریا و تستخرجوا منه حلیة تلبسونها و تری الفلک مواخر فیه ولتبتغوا من فضله و لعلکم تشکرون آیه ۱۵ و القی فی الارض رواسی ان تمید بکم و انهاراً و سبلاً لعلکم تهتدون. آیه ۲۸ و جعل لکم السمع والابصار والافئده لعلکم تشکرون. آیه ۸۱ و الله جعل لکم مما خلق ظلالاً و جعل لکم من الجبال اکناناً و جعل لکم سرابیل تقیکم الحرو سرابیل تقیکم باسکم کذلک یتم نعمته علیکم لعلکم تسلمون. آیه ۹۰ ... و ینهی عن الفحشاء والمنکر والبغی یعظکم لعلهم یتذکرون. آیه ۴۲ ... وانزلنا الیک الذکر لتبین للناس مانزل الیهم و لعلهم یتذکرون. آید ۴۲ ... وانزلنا الیک الذکر لتبین للناس مانزل الیهم و لعلهم یتفکرون. از نظر آماری نسبت به سایر سوره های قرآن بیشتر است <sup>۱</sup> (۲/۸۷) رابطه آیه ذکر شده با عکس العملی که انسان باید نشان دهد (تفکر، تعقل، تذکر، استماع و ایمان) بسیار

۱. به استثنای سوره شعراء که ۱۲ بار ترجیع بند تکراری (ان فی ذلک لایة و ماکان اکثرهم مومنین) در آن بکار رفته است. حجر (10)/٢٠١

علاوه بر ۷ مورد فوق، در ۳ آیه دیگر نیز (آیات ۱۰۱ ـ ۱۰۴ ـ ۱۰۵) کلمه «آیه» آمده است که سیاق و قالب جداگانهای دارد. این سه آیه خارج از مجموعه هستند.

سالنزول

در مورد سال نزول این سوره موّرخین و مفسرین نظریات مختلف و متضادی داده اند، کسانی مثل «الاسّام» تمام سوره را مدنی گرفته اند. در حالی که عده ای دیگر آنرا تماماً مکی دانسته «رازی» بنقل از «قتاده» آیات اولیه ۱ تا ۴۲ را مدنی شمرده است. در هرحال آنچه مسلم است برخی از آیات این سوره بطور قطعی و به دلائل تاریخی یا سیاق آن، بر مکی یا مدنی بودن آن دلالت می کند. در کتاب «سیر تحول قرآن» با شیوه خاص علمی و آماری آن، این سوره به ۸ گروه مستقل تقسیم شده که در سالهای ۷ بعثت (در مکه) و ۲ و ۵ هجرت (در مدینه) بر پیامبر اکرم نازل گردیده است. این تقسیم بندی که برای رسیدن به گروههای هماهنگ و تشخیص و تفکیک آیات غیر معاصر انجام گردیده، به کمک محاسیات مربوطه و مقایسه طول های متوسط و غالب آیات و برحسب محتوی و موضوع آنها انجام شده است.

. فرهنگ کلمات

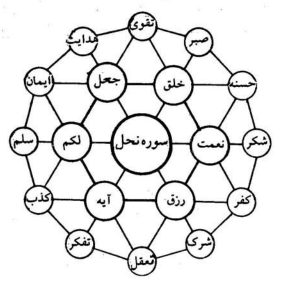
همان طور که سابقاً گفته شد، و در سوره های مختلف تجربه کردیم، وفور کاربرد برخی از کلمات می تواند راهنمای مفیدی برای شناخت سوره قرار گرفته محتوی و مضمون آن را نشان دهد. در صفحات قبل دیدیم برخی از کلمات مثل: آیه، جعل، نعمة و همچنین مشتقات کلمه خلق (۱۱ بار) در این سوره بیش از سایر سوره های قرآن بکار رفته و برخی نیز مانند: لعلکم و رزق و همچنین مشتقات اختلاف (۵ بار) پس از سوره بقره بالاترین رقم را دارا هستند، اینک به برخی دیگر از کلمات که در سوره نحل زیاد بکار رفته اشاره ای می کنیم، این کلمات در مجموع مشتقات خود در این سوره بالاترین رقم را ندارند بلکه تنها در ترکیب خاصی چنین اند. مثل:

یتفکرون (۲/۱۷)، یشرکون (۳/۲۰)، یأمر (۲/۵)، اتی (۲/۷)، خَلَقَ (۴/۶۴)، یَخْلُقُ (۳/۱۴)، شراب (۲/۷)، حسنه (۴/۲۸)، نبعتْ (۲/۳)، صبروا (۳/۱۵)، سلم (۲/۴)، کَذِبَ (۵/۱۷)، کاذبون (۲/۱۳)

همچنین برخی از کلمات گرچه از نظر آماری رقم اوّل را ندارند ولی به هر حال نسبت زیاد کاربرد آنها در سوره «نحل» جلب توجه می کند. مثل:

کلمه «عذاب» (۱۰ بار) و مشتقات کلمات: امر و آخرت (۷ بار)، تقوی و اتی (هر کدام ۸ بار)، شرک و احسان (هر کدام ۹ بار)، کذب و خلق (هر کدام ۱۰ بار)، کفر و هدایت (هر کدام ۱۱ بار)، هدایت (۱۲ بار)، اسلام و صبر (هر کدام ۶ بار)، افترا (۵ بار)، یؤمنون (۷ بار)

به این ترتیب اگر خواسته باشیم روح کلی سوره را از خلال کلمات محوری آن استخراج نمائیم، باید این کلمات را که جنبه کلیدی و زیر بنائی دارند، در ارتباط با یکدیگر تصویر نمائیم. در شکل زیر سعی شده این مقصود با توجه به اهمیت نسبی کلمات مورد نظر، و تأکید و تمرکز سوره (از نظر آماری) روی آنها، برآورده گردد. با تذکر این نکته که تصویر مورد نظر تنها وسیله تبیین و تشریح مسئله می باشد.



بررسی موضوعی در سوره

همانطور که گفته شد، کلمات بخصوصی در این سوره بطور محوری مورد توجه و تاکید قرار گرفتهاند. از آنجایی که کاربرد این کلمات در سوره نسبتاً زیاد است، بررسی تمامیِ مواردی که هر کلمه در سوره بکار رفته، می تواند کمک زیادی به فهم موضوع و مقصود آن بنماید. فرضاً اگر بدانیم مواردی که کلمه «صبر» در مقاطع مختلف سوره از ابتدا حجر (۱۵)/۳۰۳

تا انتها بکار رفته در چه رابطهای با سایر موضوعات سوره می باشد، آشنائی بیشتری هم، با کل سوره و هم با واژه مورد نظر پیدا می کنیم.

قبلاً مواردی را که دو کلمه: «آیه» و «لعلکم» در سوره آمده است، مورد تجزیه تحلیل قرار دادیم. علاوه بر آن، به موقعیت کلمات: نعمت، جعل، سخّر، لکم و... در جدول مربوطه اشاره کردیم. اینک به بررسی برخی دیگر از کلمات (تنها به عنوان نمونه) می پردازیم: ۱- خلق(۱۱ بار)

> آیه ۳ خلق السموات والارض بالحق تعالی عما یشر کون « ۴- خلق الانسان من نطفة فاذا هو خصیم مبین « ۵- والانعام خلقها لکم فیها دف و منافع و منها تاکلون « ۸- والخیل والبغال والحمیر لترکبوها وزینةً و یخلق مالا تعلمون « ۱۷- افمن یخلق کمن لایخلق افلا تذکرون « ۲۰- والذین یدعون من دون الله لایخلقون شیئاً و هم یخلقون

« ۴۸- اولم یروا الی ما خلقالله من شی ... سجّداً لله و هم داخرون « ۷۰- والله خلقکم ثم یتوفیکم و منکم من... اناللهَ علیم قدیر « ۸۱- والله جعل لکم ممّا خلق ظلالاً و... لعلکم تسلمون

همانطور که ملاحظه می شود، در آیات فوق نظم و ترتیب و انسجام و ارتباط منطقی وجود دارد. ابتدا بطور کلی از خلقت بحق (نه باطل و پوچ) آسمانها و زمین یاد می کند و به طور ضمنی به مشرکین، که علیرغم این حقیقت سر بر آستانه معبودهای دیگری می سپرند، انتقاد می نماید، سپس از خلقت انسان از نطفه ناچیز و خصومت آشکار او با خالق خویش، علیرغم این حقیقت، یاد می کند و در آیه سوم از خلقت انعام به عنوان نعمتی ویژه انسان اسم می آورد و در چهارمین آیه به مخلوقاتی اشاره می کند که از علم و اطلاع انسان خارج است و بالاخره به عنوان نتیجه گیری خطاب به مشرکینی که دنبال الهه دیگر هستند، از مخلوق بودن بت هایشان و عدم توانائی آنها در آفرینش کوچکترین چیز انتقاد می کند. سرانجام خطاب به انسان از دائره دائمی حیات و مرگ و علم و قدرت خدا بر این جریان یاد می کند و در پایان، از سایه و ثمره ای که دیگر مخلوقات خدا برای انسان دارند به عنوان می کند و در پایان، از سایه و ثمره ای که دیگر مخلوقات خدا برای انسان دارند به عنوان

مطلب از اینجا آغاز می شود که مشرکین نصیبی از رزق و نعمات خود را به گمان باطل و خود ساخته خویش به خدایان و ارباب موهوم نسبت می دهند، در آیه دوم از رزق حسنه ای که انسان می تواند از میوه نخل و انگور بگیرد، به عنوان نمونه و مصداق روشن یاد می کند. در آیه سوم برتری برخی از انسانها را از نظر روزی نسبت به برخی دیگر متذبکر می شود و از این مقایسه نتیجه ای در جهت توحید در ربوبیت و نعمت می گیرد. در آیه سوم از قراردادن همسر و فرزند برای انسان و روزی مستمر آنها از خزانه الهی یاد می کند و ایمان انسان را به موضوعات باطل و کفر او را نسبت به نعمت می الهی به انتقاد می کند و بار دیگر از این که انسانها کسان و روزی مستمر آنها از خزانه الهی یاد می کند و بار دیگر از این که انسانها کسان و چیزهائی را عبادت می کنند که هرگز در آسمانها و زمین نه مالک رزقی برای آنها هستند و نه می توانند یاریشان کنند، اظهار تاسف می نماید و در آیه بعد در قالب مثالی روشن مقایسه ای بین دو انسان سربار و مولد می نماید که دومی به اتکاء می دهد. و بالاخره نتیجه کفر امتها را به نعمت های انها می نماید و در آیم می دهد. و بالاخره نتیجه کفر امتها را به نعمت های خدا را آموزش می دهد. و بالاخره نتیجه کفر امته ای از به نعمت های خدا را آموزش رودود این از می می در از این می می می در از این تمثیل منعم و رازق بودن خدا را آموزش می دهد. و بالاخره نتیجه کفر امته ای را به نعمت های خدا ی نشان می دهد و سرانجام فرمان ایم دادان آزاد و حلال از نعمت های خدا را توأم با شکر او در جهت عبادت انحصاری و توحیدی پروردگار صادر می نماید.

در دو آیه اول و سوم موضوع «صبر» در رابطه با هجرت و جهاد و به عنوان پایداری در برابر مشکلات راه حق مطرح شده است، آیه دوم مربوط به اختلافات درون گروهی است و مقصود از صبر مقاومت در برابر انگیزه های قدرت طلبی و دنیا پرستی و رقابت برای کسب موقعیت اجتماعی می باشد. و بالاخره در دو آیه آخر که چهار بار روی صبر تکیه کرده، بر مقاومت و پایداری نفسانی و خودداری از انتقام و تعدی به دشمنان سفارش می کند. به این ترتیب موضوع صبر در این سوره به همه انگیزه ها و کشش های درونی و بیرونی نفس انسان تعمیم یافته است.

۴- تقوی آیه ۲- ینزل الملائکة بالروح من امره علی من یشاء من عباده ان انذروا انه لاالهالا انا فاتقون. « ۳۱- قیل للذین اتقوا ماذا انزل ربکم... ولدارالاخره خیر ولنعم دارالمتقین. « ۳۱- جنات عدن... کذلک نجزی المتقین.

> « ۵۲ وله ما في السموات والارض وله الدين واصباً افغيرالله يبغون. « ۸۱ و جعل لكم سرابيل تقيكم الحرو سرابيل تقيكم باسكم... « ۱۲۸ ـ انالله مع الذين اتقوا والذين هم محسنون.

ردیف اول و آخر آیات فوق که مقدمه و جمع بندی سوره محسوب می شوند، از تقوی به عنوان عامل رستگاری انسان یاد می کند. در ردیف اول تقوی را وسیله رسیدن به توحید معرفی می کند و در آیه آخر معیت و همراهی خدا را با متقینی که اهل احسان باشند نشان می دهد. ردیف های ۲ و ۳ (آیات ۳۱ و ۳۰) از پاداشهای اخروی متقین یاد می کند و در ردیف ۴ با توبیخی تنبیهی مشرکین را مخاطب می سازد که چرا از خدای یکتا که همه آنچه در آسمانها و زمین است، و قانون و نظام هستی یکسره بدست اوست، پرهیز نمی کنند.

۵- شکر آیه ۱۴ - وهوالذی سخرالبحر لتاکلوا... وتری الفلک مواخر فیه ولتبتغوا من فضله ولعلکم <u>تشکرون</u> « ۷۸ - والله اخرجکم من بطون امهاتکم... وجعل لکم السمع والابصار والافئده لعلکم <u>تشکرون</u> « ۱۱۴ - فکلوا مما رزقکم الله حلالاً طیباً واشکروا نعمة الله ان کنتم ایاه تعبدون « ۱۲۱ - ان ابراهیم کان امة قانتاًلله حنیفاً و ماکان من المشرکین، شاکراً لانعمه اجتباه...

در آیه اول از نعمت هایی که خداوند با مسخر کردن دریا برای انسانها مهیا کرده، مثل ماهی تازه، مروارید، مسافرت و حمل و نقل و انتقالات نام می برد که انسان با توجه و تذکر به آنها باید از این نعمت ها در جهت خدا بهره برداری صحیح (شکر) نماید، در آیه دوم از ابزار شناخت انسان مثل چشم و گوش و دل نام می برد که باید تمامی این وسائل در طریق آنچه خدا خواسته بکار افتد (شکر).

در آیه سوم استفاده از همه روزی های حلال و طیب را برای انسان مجاز می شمرد و تنها از او می خواهد از این نعمت ها در مسیر آنچه خدا خواسته و مقرر داشته استفاده نموده منحصراً او را بندگی نماید. و بالاخره در آخرین آیه از ابراهیم خلیل الله به عنوان اسوه و الگوی شکر گذاری نام می برد که همواره برای خدا فروتن بود و آنچه داشت تماماً، بدون آن که انگیزه شرکی در آن دخالت داشته باشد، در راه خدا بکار می برد (شکر).

۶-سلم آید ۲۸- الذین تتوفاهم الملائکة ظالمی انفسهم فالقوا السلم ماکنا نعمل من سوء... « ۸۱ – والله جعل لکم... وجعل لکم... وجعل لکم... کذلک یتم نعمة علیکم لعلکم تسلمون « ۸۷ – ...ونزلنا علیک الکتاب تبیاناً لکل شی و هدی و رحمه و بشری للمسلمین در آیه ردیف اول از تسلیم شدن اجباری آنان در روز قیامت یاد می کند. اما خداوند می خواهد انسان با اراده و آگاهی خود و در حیات دنیایی به پروردگار منعم خویش تسلیم شود. در آیه ردیف دوم نعمتهایی را ذکر می کند که خداوند مختص انسان نموده است تا با اتمام نعمتها تسلیم حق گردد.

و بالاخره در دو آیه اخر برای کتاب حصوصیاتی دکر می سند که که یک ان بسترت بهشت به کسانی است که تسلیم حقایق مندرج در آن می گردند.

۷۔ تبیین کتاب

در این سوره سه بار نقش تبیین کننده کتاب (قرآن) را نه تنها برای مسلمانان و در روابط جامعه اسلامی، بلکه برای اهل کتاب و حتی جامعه جهانی بشری بیان می کند تا به عنوان «قانون» و ملاک و معیار حق، در کلیه روابط و امور حاکم باشد. آیات مورد نظر بقرار ذیل می باشد: حجر (۱۵)/۳۰۷

آيه (۴۴) وانزلنا اليكالذكر لتبين للناس مانزل اليهم ولعلهم يتفكرون

« (۶۴) و ما انزلنا علیکالکتاب الا ل<u>تبین</u> لهمالذی اختلفوا فیه و هدی و رحمه لقوم یومنون.

« (٨٩) ونزَّلنا عليكالكتاب تبيانا لكل شي و هدي و رحمة و بشري للمسلمين.

در نخستین آیه از نزول ذکر (قرآن) به دنبال بیناتی که به سایر رسولان وحی شده است، خبر می دهد و این کتاب را رحمتی برای همه مردم (ناس، نه فقط اعراب همزمان پیامبر معرفی می کند تا پیامبر آنچه را که بتدریج بر مردم نازل می شود برای آنها تبیین نماید. به امید آنکه در آن تفکر و اندیشه نمایند.

آیه دوم بدنبال مقدمهای که از ارسال رسولان بسوی اقوام مختلف و فریب خوردن آنها از شیطان یادآوری هایی کرده، آمده است. در این آیه شأن و فایده کتاب را تبیین آن چیزی که در آن اختلاف دارند بیان می کند، یعنی همان اختلافی که در باره حق و معارف و احکام الهیه دارند. ضمیر «لهم» ممکن است به مشرکین زمان پیامبر برگردد و ممکن است به اهل کتاب مربوط باشد. چرا که به تصریح قرآن (در سوره نحل آیه ۷۶) قرآن بیشتر اختلافاتی را که بنی اسرائیل دارند برای آنها بیان می کند (ان هذا القرآن یقص علی بنی اسرائیل اکثرالذی هم فیه یختلفون). به این ترتیب در این آیه شأن اصلی قرآن را رفع اختلاف و بیان حق و باطل بودن مواضع گروههای مردم توصیف می نماید که با اعتقاد رایج بسیاری از مسلمانان امروزی که معتقد هستند قرآن به دلیل برداشتهای مختلف و متضادی که از آن می شود، خود

سومین آیه نیز که در مقدمه سلسله آیات مستقلی در ارتباط با پیدایش اختلاف و دسته بندی های قدرت طلبانه در جامعه ایمانی (در ابتدای هجرت) قرار گرفته، بار دیگر از شأن کتاب که بیان کننده همه چیز (تبیاناً لکل شی) است یاد می کند تا مسلمانان با عبرت گیری از امت های پیشین، که بدلیل اختلاف گرفتار عواقب سخت و پریشانی و دشمنی گشتند، کتاب خدا را به عنوان ضابطه و قانون و معیاری که بیان کننده همه چیز می باشد نصب العین و حاکم بر روابط اجتماعی خود سازند و اگر تسلیم این حقیقت گشتند به هدایت و رحمت و بشارت (رستگاری و بهشت) خواهند رسید. (... وهدی و رحمه وبشری للمسلمین)

لازم به یادآوری است که کلمه «لتبین» و «تبیان» تنها در این سوره آمده است.

٨\_ اختلاف

موضوع تبیین کتاب که در بحث فوق به آن اشاره شد، تماماً در رابطه با اختلاف مردم در حقانیت آنچه پیامبران مبلغ آن بودند، مطرح گشته است. مشرکین در مسئله معاد و بعثتر روز قیامت اختلاف می کردند و با جدیت سوگند می خوردند که هر گز خدا کسی را که مرده باشد برنمی انگیزد (آیه ۳۹) و بنی اسرائیل در حرمت روز «سبت» (تعطیل روز شنبه) و حقانیت و مشروعیت آن اختلاف نمودند. همچنین مسلمانان پس از استقرار در مدینه و کسب قدرت نسبی، با فراموش کردن دوران قلت و ذلت و نصرت الهی، به اختلاف و رقابت بر سر قدرت و ثروت روی آوردند. آیات ذیل بر موضوع اختلاف مردم در باره حق و نقش تبیین کننده کتاب بحث و تأکید می کند تنها خداوند است که روز قیامت در این اختلافات حکم می کند:

- آيه (٣٩) واقسموا بالله جهد ايمانهم لايبعثالله من يموت بلى وعداً عليه حقاً و لكن اكثرالناس لايعلمون - ليبيّن لهمالذى يختلفون فيه و ليعلمالذين كفروا انهم كانوا كاذبين.
- آيه (۹۲) ولا تكونوا كالتي نقضت غزلها من بعد قوهٔ انكاثاً... و ليبين لكم يوم القيمه ما كنتم فيه تختلفون.
- آيه (۱۲۴) انما جعل السبت على الذين اختلفوا فيه و ان ربك ليحكم بينهم يوم القيمة فيما كانوا فيه يختلفون. آيه (۶۴) و ما انزلنا عليك الكتاب الالتبين لهم الذي اختلفوا فيه...

اسماء الحسنی نام های نیکویی که در این سوره بکار رفته اند می تواند راهنمای مفیدی (همچون سوره های قبل) برای فهم محتویات سوره باشد، ابتدا این نام ها را بترتیب ذکر می کنیم آنگاه نتیجه گیری می نمائیم: ۱- الله ۸۲ ۵- روف ۲ بار ۹- عزیز یکبار ۲- رب (مضاف) ۲۰ بار۶- قدیر ۲ بار ۳- رحیم ۶ بار۷- علیم ۲ بار ۴- غفور ۴ بار۸- حکیم یکبار بجز «الله» و «رب» که نسبت متوسطی همانند سایر سوره ها دارند، تکرار زیاد نامهای: رحیم، غفور و رؤف هماهنگ با موضوع و سیاق اصلی سوره که ذکر نعمت های بیکران نحل(۱۶)/۳۰۹

پروردگارو رزق فراوان اوست می باشد، اختصاص این همه نعمت به انسان از یک طرف به رحمت و رأفت او مربوط می باشد، از طرف دیگر ابتلاء و امتحان الهی را از طریق این امکانات و نعمات نشان می دهد. به همین دلیل اسماء: علیم، حکیم، قدیر و عزیز هم در سوره آمده است.

آهنگ خاتمه آيات

از ۱۲۸ آیه این سوره ۱۱۱ مورد آن با حرف «ن» ختم شده که به عملکرد انسان مربوط می شود. (مثل: قاتقون، تعلمون، یتفکرون، یعقلون، یذکرون، تشکرون، تهتدون، مستکبرون، کافرین، تعلمون، یظلمون، یکذبون، یشعرون، مشرکون، یفترون، مسلمین و یتوکلون و...) و ۱۵ مورد آن به حرف «م» که نام خدا یا عذاب و راه او می باشد (مثل: رحیم، حکیم، الیم، عظیم، مستقیم، رحیم و... آیه ۵۸ «کظیم» در اینمورد استثنا می باشد). آیات ۶۷ و ۷ (رؤف رحیم)، آیات ۱۱۰–۱۱۰–۱۱۹ (غفور رحیم) آیه ۶۰ (عزیز حکیم) آیات ۶۷ و ۱۷ (عذاب الیم) آیات ۷۶ و ۱۲۱ (صراط المستقیم) آیات ۹۴ و ۱۰۶ (عذاب عظیم) آیه ۸۹ (شیطان رجیم) و آیات ۷۰ و ۷۷ (قدیر)

آزادی انسان

از آنجایی که بخش عمدهای از این سوره جنبه جدلی داشته و مقابله و معارضهای با مشرکین بشمار می آید، همانند سوره انعام بر اختیار و آزادی انسان تاکید زیاد می کند تا به رسول اکرم که مبلغ پیام های توحیدی است، به مومنین بفهماند در طریق ایمان نمی توانند بر اکراه و اجبار و تحمیل و تکلّف تکیه نمایند. آیاتی که معنای فوق را افاده می نمایند از این قراراند:

۱- آیه ۹ (و علی الله قصد السبیل و منها جائر ولوشاء لهدیکم اجمعین)، آیه ۳۵ (قال الذین اشرکوا لوشاءالله ما عبدنا من دونه ... فهل علی الرسل الاالبلاغ)، آیه ۳۷ (ان تحرص علی هدیهم فان الله لایهدی من یضل...)، آیه ۶۱ (ولویواخذالله بظلمهم ما ترک علیها من دابّة و لکن یؤخرهم الی اجل مسمی...) آیه ۱۲۵ (... ان ربک هو اعلم بمن ضل عن سبیله و هو اعلم بالمهتدین).

ارتباط سوره های نحل و اسری (۱۷ و ۱۶)

در اواخر سوره نحل (آیات ۱۱۸ و ۱۲۴) دو اشاره اجمالی بصورت جمله معترضه، در میان آیات اخلاقی و ارشادی، خطاب به مؤمنین به قوم یهود شده است که در اولی حرام گشتن برخی از خوردنیها را، بخاطر ظلم و ستمی که آن قوم بر نفس خویش می کردند، بیان می کند و در دومی اختلافی را که در حرمت روز شنبه و پاس نگاه داشتن آن میانشان بروز کرد شرح می دهد. در خلال این دو اشاره و پس از آن، پندهای عمیقی از توحید و شکر گزاری خدا و پیروی از ملت ابراهیم، دعوت مردم بسوی پروردگار از طریق حکمت (بهترین رفتار) و پند نیکو و مجادله احسن، صبر و تحمل و... به مسلمانان آموزش می دهد. این اشارات ارشادی است برای مؤمنین و علامتی است برای عبرت گیری و احتراز از ظلم و ستم و اختلافی که در میان یهود بروز کرد.

سوره اسری نیز که سیر شبانه پیامبر را از مسجد الحرام به مسجد الاقصی (دو کانون توحیدی دو امت مسلمان و یهود) شرح می دهد، آن حضرت را به حوادثی که در تاریخ این امت بزرگ بر آنها گذاشته است و پریشانی ها و بدبختی هایی که بخاطر تبه کاری و فساد و ظلم و استعلا دامن گیرشان شده است. آگاه می سازد. تا عبرتی برای امت آخرالزمان باشد و از گام نهادن در لغزش گاه های یهود دوری نمایند. در این سوره پس از اشاره اجمالی در اولین آیه به مسئله معراج، از ایتاء کتاب هدایت (تورات) به حضرت موسی، برای آنکه قومش تکیه گاه و نگه داری بجز خدا نگیرند، یاد می کند (واتینا موسی الکتاب و جعلناه هدی بهره برداری و رهجوئی از کتاب (شکر نعمت هدایت)، به فساد در زمین پرداخته و با خود بهره برداری و رهجوئی از کتاب (شکر نعمت هدایت)، به فساد در زمین پرداخته و با خود بار گر بینی به ظلم و تجاوز به اقوام دیگر پرداختند و بهمین دلیل گرفتار انتقام آنان شده، دو بار مورد شدیدترین حملات دشمن قرار گرفتند تا جائیکه مسجد الاقصی ویران و خودشان

این سیر شبانه، سرنوشتی را که در صورت بروز اختلاف و ظلم و ستم در انتظار مسلمانان است، برای پیامبر نشان می دهد تا امتش را از آن آگاه سازد. به این ترتیب فرازهای پایانی سوره نحل و آیات ابتدای سوره اسری یکسان بودن قوانین الهی واستثناء ناپذیری آنرا در مورد سرنوشت دو امت بنی اسراییل و مسلمانان تبیین می نماید. علاوه برآن، سوره اسری اجمال و اختصاری را که در پایان سوره نحل به آن اشاره شده بود با شرح و تفصیل ارائه می دهد.