# سوره «بنی اسراییل» (۱۷)

### محتواى سوره

این سوره را به این دلیل که شمه ای از تاریخ بنی اسراییل را در مقدمه (آیات ۲ تا ۸) و اواخر (آیات ۱۰۱ تا ۱۰۴) مطالب خود آورده، و از آن به عنوان مصداق عینی و تاریخی مضامین مورد بحث یاد کرده است «بنی اسراییل» نامیده اند، همچنین آن را به نامهای «اسری» و «سبحان» هم خوانده اند. «اسری» به این دلیل که در اولین آیه خود از حرکت شبانه نام برده و «سبحان» به دلیل این که سوره با این کلمه آغاز گشته است. علاوه برآن، موضوع «تسبیح» خدا و منزه بودن او از هرگونه شرک و پیرایه، از مهم ترین موضوعات محوری آن می باشد. بطوری که در هیچ یک از سوره های قرآن تا به این حد روی این کلمه تاکید و تمرکز نشده است.

بطور کلی محتوی و مضمون این سوره پیرامون ۴ موضوع اساسی و کلیدی: ۱-تسبیح، ۲- حمد، ۳- توحید، ۴- تکبیر، می باشد که در تسبیحات اربعه آن را به همین ترتیب می خوانیم (سبحان الله - والحمد لله - ولااله الاالله - والله اکبر).

و شگفت این که هر یک از کلمات: سبحان، حمد، کبیراً و مجموع مشتقات آنها، در این سوره بیش از سوره های دیگر قرآن بکار رفته است. ابطوری که از دیدگاه آماری هم با

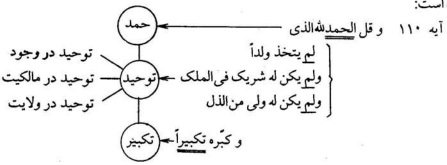
۱. کلمه سبحان در این سوره ۳ بار و مشتقات آن ۶ بار بکار رفته که بیش از سایر سوره ها می باشد (آیات ۱ – ۱۳-۴۳ – ۱۰۰)

مشتقات کلمه حمد در این سوره ۴ بار بکار رفته اند (مساوی زمر) که بیش از سایر سوره ها می باشد (آیات ۴۴-۵۲-۷۹ - ۲۱۱)

کلمه کبیراً در این سوره ۶ بار بکار رفته است (مساوی بقره) که بیش از سایر سوره ها می باشد (آیات ۴ ـ ۹ ـ ۲ ـ ۳ ـ ۳ ـ ۲ ـ ۲ )

اطمینان می توان گفت چهار کلمه فوق، که هریک وجهی ازیک حقیقت است و در مجموع یک پیام را القاء می کند، محور اصلی ممتاز و مشخص این سوره می باشد این سوره با «تسبیح» خدا آغاز می گردد (سبحان الذی اسری ...) و پس از تسبیح و تقدیس خدا و پیراستن اندیشه از هر تصور و خیال باطل بنده به «حمد» می رسد و با ستایش او از طریق اسماء و صفات کمالش به توحید ( در وجود، در مالکیت و در ولایت) آگاهی پیدا می کند. پس از آن یکسره به بزرگداشت و «تکبیر» او از هرچه در وهم و اندیشه و عقل آید می پردازد.

و به این ترتیب آخرین آیه این سوره هر سه مفهوم فوق را یک جا و در یک سخن جمع کرده است:



علاوه بر مفاهیم فوق، کلمات دیگری نیز در این سوره در موضع کلیدی و زیربنائی قرار گرفته اند که از طریق شناخت آنها می توان به اهداف مورد نظر سوره دسترسی پیدا کرد. از جمله این کلمات می توان به واژه «انسان» و «قرآن» اشاره کرد. در برابر مفاهیم چهارگانه ای (تسبیح، حمد، توحید و تکبیر) که به خداوند ذوالجلال تعلق دارد، در این سوره موضوع «انسان» با تمامی خصلتهای منفی و ضعفها و ناتوانائی هایش، در جهت مقابل مطرح گردیده و بین این دو موضوع، «قرآن» به عنوان واسطه میان خدا و انسان قرار گرفته است. عجیب این که هر دو واژه مورد نظر در این سوره بیش از سایر سوره های قرآن بکار رفته است.

۱. بیش از ۱۰ از کل مواردی که کلمه وانسان و در قرآن بکار رفته، به این سوره اختصاص دارد (۷ بار از ۶۵ بار) و حدود ۱/۶ کل مواردی که کلمه وقرآن و کتاب خدا بکار رفته در این سوره می باشد. تعداد هر یک از کلمات فوق در این سوره بیش از سایر سوره های قرآن می باشد.



به جز کلمات فوق الذکر که محورهای اصلی سوره را ترسیم می نمایند ، به کلمات دیگری نیز در این سوره برخورد می کنیم که یا تعداد کاربرد آنها در این سوره بیش از سایر سوره ها می باشد، و یا در ردیف چند سوره نخست هستند. توجه به این نکته می تواند در یچه ای برای فهم بیشتر مفاهیم سوره بگشاید و تکیه و تمرکز آن را روی موضوعات مختلف نشان دهد. برخی از این کلمات بقرار ذیل هستند:

خبیراً بصیراً - این دو صفت در ترکیب باهم (به صورت مزدوج) در این سوره سه بار تکرار شده اند که بیش از سایر سوره ها می باشد. این سه مورد عبارتند از:

آیه ۱۷ ـ وکم اهلکنا من القرون من بعد نوح و کفی بربک بذنوب عباده خبیراً بصیراً (آگاهی به گناهان).

> آیه ۳۰ ـ ان ربک یبسطالرزق لمن یشاء و یقدر انه کان بعباده خبیراً بصیراً (آگاهی به نیاز و مصلحت بندگان)

آیه ۹۶ ـ قل کفی بالله شهیداً بینی و بینکم انه کان بعباده خبیراً بصیراً (آگاهی به روابط بندگان با یکدیگر)

صفت «خبیر» به تنهایی یا در ترکیب با صفات دیگری همچون: لطیف، علیم و حکیم در سوره های زیادی آمده است. اما در ترکیب با «بصیر» بجز سه مورد فوق تنها در دو آیه دیگر در سراسر قرآن بیشتر مشاهده نمی شود (فاطر ۳۱ و شوری ۲۷). این موضوع نشان می دهد مسئله علم و آگاهی دقیق خداوند به جزئیات امور بندگانش از حقایقی است که این سوره در صدد بیان آن می باشد. باید توجه داشت علاوه بر کلمه «بصیراً»، مشتقات آن نیز در این سوره ۸ بار تکرار شده که پس از بقره (۹ بار) از بقیه سوره ها بیشتر است.

وکیلاً - از ۱۳ موردی که این کلمه در قرآن بکار رفته است، ۵ مورد آن در این سوره می باشد که ذیلاً موارد آنرا بررسی می کنیم:

آیه ۲ ـ واتینا موسی الکتاب و جعلناه هدی لبنی اسرائیل الا تتخذوا من دونی وکیلاً آیه ۵۴ ـ ..و ما ارسلناک علیهم وکیلاً

آیه ۶۵ ـ ان عبادی لیس لک علیهم سلطان و کفی بربک و کیلاً

آیه ۸۶ ـ ولئن شئنا لنذهبن بالذي اوحینا الیک ثم لا تجد لک به علینا وکیلاً

در پنج آیه فوق، موضوع «وکیل» بودن انحصاری خدا با نفی سایر وکالت ها اثبات شده است. در آیه ردیف اول هدف از ایتاء کتاب بموسی (ع) را احتراز بنی اسرائیل از اتخاذ وکیلی به جز خدا می شمارد. در ردیف دوم تاکید می نماید که وکالت بندگان را حتی به رسول گرامی هم نسپرده است و در آیه سوم وکالت را از شیطان نفی می کند و در برابر این دشمن بزرگ، توکل به خدا را توصیه می نماید. و بالاخره در ردیف چهارم خطاب به مردم و در ردیف پنجم خطاب به رسول اکرم تاکید می نماید که جز خدای یکتا وکیل دیگری برای تکیه به او در مشکلات نخواهید یافت.

رسولاً \_ مشتقات کلمه رسول در این سوره ناچیز است. اما در هیئت «رسولا» ۴ بار به این کلمه برخورد می کنیم که در سایر سوره ها به این نسبت دیده نمی شود. ابخصوص در سه آیه پشت سرهم این سجع قرار گرفته که چنین امری در قرآن بی سابقه است:
آیه ۹۳ ...بشراً رسولاً \_ آیه ۹۴ ... بشراً رسولاً \_ آیه ۹۵ ... ملکاً رسولاً.

وعد \_ این کلمه ۴ بار در آیات ۵ (وعداولیهما)، ۷ و ۱۰۴ (وعدالاخره) و ۱۰۸ (وعد ربنا) آمده است که از سایر سوره های قرآن بیشتر می باشد. اعتقاد به قطعیت وعده پروردگار و تحقق اراده او از موضوعاتی است که این سوره در صدد تبیین آن می باشد. در برابر این وعده قطعی، درآیه ۶۴ از وعده شیطان نام می برد که فریبی بیش نیست.

شیطان \_ در این سوره ۴ بار نام شیطان آمده است که پس از سوره های نساء و اعراف و بقره و در ردیف سوره های حج و مجادله قرار دارد.

سبیلاً \_ این کلمه ۶ بار درسوره «اسراء» تکرارشده که پس از سوره نساء و در ردیف سوره فرقان قرار دارد. (بصورت نکره) رحمت \_ این کلمه ۵ بار در سوره «اسراء» تکرار شده که پس از سوره های هود و اعراف و انعام قرار دارد.

بعثت ـ مشتقات این کلمه ۶ بار در این سوره آمده است که از سایر سوره های قرآن بیشتر است.

آخرت \_ مشتقات این کلمه ۷ بار در این سوره آمده است که پس از سوره های بقره و آل عمران بیشتر از سایرسوره ها می باشد.

قیامت ـ مشتقات این کلمه ۴ بار دراین سوره آمده است که پس از سوره های آل عمران و زمر و قصص بیشتر از سایرسوره ها می باشد. (مساوی نساء و بقره و نحل)

بررسی مواردی که سه کلمه فوق در این سوره آمده است این نکته را روشن می سازد که توجه به آینده و سرنوشت نهائی «انسان» از موضوعات مهمی است که محورعمده مطالب این سوره را تشکیل می دهد.

سجده موضوع «سجد» نیز از موضوعات خاص مورد توجه این سوره می باشد. در اولین آیه از مسجد الحرام و مسجد الاقصی که محل سجده انبیاء بزرگ و مؤمنین بوده است نام می برد. درهفتمین آیه نشان می دهد که چگونه همین مسجد الاقصی در اثر بدکاری و انحراف و تفرقه بنی اسرائیل توسط دشمن فتح و تخریب گردید و در آیه (۴۱) از فرمان الهی برای سجده ابلیس به انسان نام می برد. در این آیه که ۳ بار موضوع سجده در آن مطرح شده (واذقلنا للملائکة اسجدوا الادم فسجدوا الا ابلیس قال اسجد...) نشان می دهد. همچنان که خداوند ابلیس را موظف به سجده به آدم کرد ، ازبنی آدم نیز خواسته است ساجد نسبت به خالق خود باشند. و سرانجام در آیه ۱۰۷ از دانایانی از اهل کتاب نام می برد که هر گاه آیات خلا بر آنها خوانده شود ، به زمین سجده می افتند (...ان الذین او تواالعلم من قبله اذا یتلی خلیه می یخرون للاذ قان سجدا) دراین آیه موضوع سجده با توجه دادن مسلمانان به انسانهای عرمن و خاضع و عالم از اهل کتاب حسن ختام پیدا می کند.

لازم به یادآوری است که موضوع سجده در سوره های بقره و توبه و اعراف بیشتر از سوره بنی اسراییل مورد توجه قرارگرفته است.

### خلاصه محتوى

اگر خواسته باشیم جمع بندی و خلاصه ای از محتویات سوره را در چند خط بیان کنیم، باید ازداستان «اسری» که در آغاز سوره به آن اشاره مبهمی شده است شروع نمائیم. خداوند «سمیع بصیر» که شنوای مناجات های عارفانه و بینای حالات غرقه در عبادت

بنده خویش بود، در نیمه شبی از شبهای اشراق و عروج معنوی رسول گرامیش، او را به سفری شبانه و سیر و سیاحتی در آفاق و انفس پرواز داد تا چشم و گوش دلش را به حقایق و تجربياتي تاريخي آگاه سازد. مبداء سفر مسجدالاحرام و مقصد آن مسجدالاقصى بود. دو مسجد، دو پایگاه و کانون عبادت، دو رسول و دو امت، موسی (ع) و بنی اسراییل، محمد (ص) و امت اسلام. خداوند با ارائه سوابقی که بر مسجدالاقصی، یعنی کانون امت بنى اسرائيل گذشته است، به رسول گرامى خود نشان مى دهد كه اگر امت اسلام هم به راه آنها بروند و از گذشته عبرت نگیرند به همان سرنوشتی دچار خواهند شد که بنی اسراییل دچار شدند و مسجدالحرام نيز همچون مسجدالاقصى توسط اقوام كافر و مشرك به انهدام و خرابی کشیده خواهد شد. در کنار این تجربیات تاریخی، خداوند خصلتهای منفی و ضعف و ناتوانی های «انسان» را برای رسول خود تبیین می نماید تا بداند در رهبری آنها چگونه عمل کند. سپس مقصد و هدف نهایی را که با مرکب ایمان و چهار چرخ «تسبیح» حمد، توحید، تكبیر » باید پیمود، برای مسلمانان ترسیم می نماید و قرآن را به عنوان قطب نمای این کشتی و کتاب راهنمای این سفر، که تنها ریسمان ارتباطی انسان با خدا است، توصیه می نماید. آنگاه عصاره این کتاب را که از توحید آغاز و به آن ختم می شود، در ۱۰ بند از احكام و اصولي كه خداوند مقرر داشته بيان مي كند. با وجود اين، او را مختار و آزاد رها مي كند تا سرنوشتش را خود رقم زند و آخرتش را كه در سوره به آن اشارات فراوان شده خود بسازد.

## بررسى تحليلي موضوعات كليدى

همان طور که گفته شد، برخی از کلمات در این سوره جنبه کلیدی داشته و برای فهم سوره لازم است کاربرد آنها را در مقاطع مختلف آن مورد بررسی قرار دهیم. مهمترین این کلمات، آنطور که ذکر گردید، عبارتند از: تسبیح، حمد، توحید، تکبیر (مربوط به خدا) و «انسان» و «قرآن». اینک تک تک کلمات مورد نظر را در آیات مختلف این سوره بررسی می کنیم:

تسبيح - مشتقات اين كلمه ٧ بار به شرح ذيل در اين سوره آمده است:

- آیه (۱) \_ سبحان الذی اسری بعبده...
- (۴۳) مسبحانه و تعالى عما يقولون علوا كبيراً.
- « (۴۴) تسبح له السموات والارض و من فيهن و ان من شي الا يسبح بحمده و لكن لاتفقهون تسبيحهم

« (٩٣) - قل سبحان ربي هل كنت الا بشراً رسولاً.

« (۱۰۸) ... و يقولون سبحان ربنا ان كان وعد ربنا لمفعولًا.

در آیات ردیف ۲ و ۲ و ۴ منزه بودن خدا را از هر تصور و گفتاری نشان می دهد. در آیه ردیف ۳ که سه بار مشتقات این کلمه در یک آیه آمده است، تسبیح همگانی آسمانهای هفتگانه و زمین و موجودات عالم را (که برای انسان ها قابل درک و فهم نیست) تذکر می دهد تا انسان جاهل و غافل همآهنگ و همنوا با سایر موجودات عالم تسبیح گوی پروردگار عالمیان گردد. و بالاخره در آخرین آیه از مؤمنین آگاهی از اهل کتاب نام می برد که علیرغم ناباوری مشرکین، به هنگام تلاوت قرآن، به زمین سجده می افتند و می گویند: (منزه است پروردگار ما، همانا وعده پروردگار ما قطعاً شدنی است» و در دنبال آیه اضافه می نماید: اینها پس از این تسبیح، با حالت گریه به زمین سجده می افتند و خشوعشان یکسره افزون می گردد. به این ترتیب در آخرین آیه با ارائه نمونه های ممتاز از مومنین امتی دیگر، با دیدی فراتر از تعصبات و خودخواهی های بشری، مسلمانان را دعوت می کند علیرغم تکذیب و توهیس مشرکین، از چنین انسانهای نمونه ای برای سجده و تسبیح خداوند آموزش بگیرند و بدانند اگر اکثریت مردم در چنین راهی گام برنمی دارند، بندگان خداص دیگری نیز وجود دارند که تسلیم خالق خود هستند.

حمد ـ همان طور كه گفته شد، مشتقات «حمد» ۴ بار در این سوره آمده است كه بیش از سایر سوره ها می باشد (در سوره زمر هم ۴ بار آمده است).

آيه (٤٢) - وان من شي الا يسبح بحمده ولكن لاتفقهون تسبيحهم

- ۱ (۵۲) يوم يدعوكم فتستجيبون بحمده و...
- (٧٩) ـ و من الليل فتهجد به نافلة لك عسى ان يبعثك ربك مقاماً محموداً
- « (١١١) و قل الحمداله الذي لم يتخذ ولدا ولم يكن له شريك في الملك و...

در نخستین آیه از تسبیح عمومی همه موجودات «بحمد» پروردگار یاد می کند تا انسان به این حرکت بپیوندد. در آیه ردیف دوم نشان می دهد که انسان گرچه در این دنیا از حمد خدا گریزان است، اما روز قیامت ناگزیر فرمان خدا را برای حمد اجابت می کند. در سومین آیه، نماز شبانه را به پیامبر توصیه می نماید تا با حمد و ستایش خدا در نیمههای شب، بهمقام حمد و ستودگی برانگیخته گردد (مقاماً محموداً) و بالاخره در ردیف آخر به رسول خود، و تلویحاً به مومنین، فرمان می دهد خدائی را که نه فرزندی برگرفته، نه شریکی در ملک دارد و نه ذلیل است، که سرپرستی نیاز داشته باشد، حمد گوید و او را به بزرگی تکبیر نماید.

توحید \_ گرچه مشتقات کلمه «واحد» در این سوره، به جز در آیه ۱۷ (اذا ذکرت ربک فی القرآن وحده ولوا علی ادبارهم نفوراً) نیامده است، اما این مفهوم در آیات متعددی از این سوره بشرح ذیل بکار رفته است:

آيه (٢)... الا تتخذوا من دوني وكيلاً

« (۱۷) ..و كفي بربك بذنوب عباده خبيراً بصيراً

« (٢٢) لا تجعل معالله الها آخر ...

« (۲۳) و قضى ربك الا تعبدوا الااياه...

« (١١٠) قل ادعواالله اوادعواالرحمن ايا ما تدعوا فله الاسماء الحسني...

« (۵۴) ...ما ارسلناک علیهم وکیلاً

« (۱۱۰) و قل الحمداله الذي لم يتخذ ولداً

ولَم يكن له شريک في الملک ولم يكن له ولي من الذل

« (١٥) ..و ما ارسلناك الا مبشراً و نذيراً.

آیه (۴۳) سبحانه و تعالی عما یقولون علوا کبیراً

« (٥٤) قل ادعوا الذين زعمتم من دونه فلا يملكون...

« (۶۵) ... كفي بربك وكيلاً

« (۶۷) و اذا مسكم الضُّر في البحر ضلّ ما تدعون الا ايّاه ...

( ا ( ۶۸ ) ... ثم لاتجدوا لكم وكيلاً

« (۶۹) ... ثم لاتجدوا لكم علينا به تبيعاً.

« (٧٥) ...ثم لاتجد لك علينا نصيراً

« (٧٨) ... لاتجد لسنتنا تحويلًا

« (۸۶) ...ثم لاتجد لک به علینا وکیلاً

ر (٩٧) ..فلن تجد لهم اولياء من دونه

آیات فوق مسئله توحید را از طریق نفی عوامل دیگر بطور سلبی نشان می دهد. این عوامل عبارتند از: و کالت غیر، نصرت غیر، ولایت غیر، دعوت غیر، عبادت غیر، مالکیت غیر و ...

علاوه بر آن، در آیات: ۱۷ - ۵۴ - ۱۰۵ برای این که حتی رسول الله (ص) هم همانند انحرافی که مسیحیان در تثلیث قائل شدند، مورد غلّو قرار نگیرد، تاکید می کند، تنها وظیفه رسول بشارت و انذار است، نه به عنوان وکیل بر بندگان فرستاده شده و نه مراقبت بر گناه بندگان از او خواسته شده است. تنها خدا است که به گناهان بندگانش خبیر و بصیر است. و بالاخره در آیات ۶۸ ـ ۶۹ ـ ۷۸ ـ ۸۶ ـ ۹۷ ـ ۹۷ ـ ۸۶ با تکرار کلمه «لاتجد»، بر این حقیقت تاکید می نماید که انسان هیچ پناهی برای نیازها و مشکلات خود بجز خداوند یکتا نمی یابد.

تکبیر \_ در این سوره کلمه کبیراً و مشتقات آن بیش از سایر سوره های قرآن بکار رفته است. اما همگی این موارد ارتباط با خدا ندارد بلکه بیشتر به انسانها مربوط می باشد.

آیه (۴) ...لتعلن علواً کبیراً " آیه (۹) ...ان لهم اجراً کبیراً " (۲۱) ...ان قتلهم کان خطأ کبیراً " (۲۷) ...ان فضله کان علیک کبیراً " (۲۱) ...طغیاناً کبیراً " (۲۱) وللاخرة اکبر درجات و اکبر تفضیلاً (۳۳) اما یبلغن عندکالکبر ۴ " (۴۳) سبحانه و تعالی عما یقولون علواً کبیراً " (۵۱) اوخلقا مما یکبر فی صدور کم " (۱۱۱) ...کبره تکبیراً

انسان - همان طور که گفته شد، در برابر کلمات ۴ گانهای که ذکر گردید (تسبیح، حمد، توحید و تکبیر) کلمه «انسان» قرار گرفته است. این کلمه در سوره بنی اسراییل ۶ بار تکرار شده که از بقیه سوره ها بیشتر است. علاوه بر آن، دو بار کلمه ناس و یک بار هم کلمه اناس در این سوره بکار رفته است.

آيه (١١) ـ و يدع الانسان بالشر دعاءه بالخير و كان الانسان عجولاً

- « (۱۳) و كل أنسان الزمناه طائره في عنقه...
- « (۵۳) ..ان الشيطان كان للانسان عدواً مبيناً
  - « (۶۷) \_ ... و كان الانسان كفوراً
- « (۸۳) و اذا انعمنا على الانسان اعرض و نأ بجانبه و اذامسه الشركان يؤساً
  - « (١٠٠) ...اذاً لامسكتم خشيةالانفاق و كان الانسان ُقتوراً
- « (٨٩) ولقد صرفنا للناس في هذا القرآن من كل مثل فابي اكثر الناس الاكفوراً
  - « (٧١) يوم ندعوا كل اناس بامامهم

در آیات فوق چهار صفت منفی انسان با فعل «کان» مشخص شده است: کانالانسان عجولاً \_ کانالانسان کفوراً \_ کان یؤساً \_ کانالانسان قتوراً (بخیل و دست بسته). به این ترتیب مهم ترین خصلتهای منفی انسان: عجله، کفر، یأس و خست معرفی گردیده است.

<sup>1.</sup> ۶ بار كلمه كبيراً (از ١٧ بار كل قرآن) و ١٢ بار مجموعه مشتقات اين كلمه مي باشد.

این ۴ خصلت را اگر با ۴ کلمهای که قبلاً توضیح داده شدا، مقایسه کنیم، می بینیم عامل بازدارنده انسان در نیل به آنها، همین ویژگی های منفی می باشد.

علاوه بر ۴ خصلت فوق که با فعل «کان» آمده است، در آیه (۸۳) اعراض انسان و بی اعتنائی اش را بی اعتنائی اش را به و را به رازق و منعم خویش هنگام رفاه و راحتی، و در آیه (۸۹) بی اعتنائی اش را به قرآن نشان می دهد.

در آیه (۱۳) این حقیقت را بیان می کند که سرنوشت نیک و بد هر کسی بگردن خودش است و دیگری مقصر نیست. اما در آیه (۷۱) نقش رهبری و امامت را در گمراهی یا هدایت انسانها نشان می دهد. و بالاخره در آیه (۵۳) شیطان را که دشمن آشکار انسان است (ان الشیطان کان للانسان عدوا مبینا)، به عنوان آشوبگر و تحریک کننده بنی آدم معرفی می نماید.

قرآن - آنچه به عنوان واسطه و ریسمان میان خدا و انسان معرفی گردیده، قرآن است که باز هم در این سوره بیش از سایر سوره ها مطرح گردیده است. القظ «قرآن» در اصل مصدر است به معنی خواندن. به آنچه بر رسول اکرم نازل شده، به اعتبار آن که خواندنی است و باید آن را تلاوت و در معانی اش تدبر نمود قرآن گفته اند. و گرنه اسامی دیگری همچون: فرقان، کتاب، ذکر، نور، شفاء و رحمة، کلام الله و ... نیز بر این کتاب نهاده شده است.

مواردی که این کلمه در سوره بنی اسرائیل بکار رفته است از این قرار می باشد:

- آیه (۹) ان هذا القرآن یهدی للتی هی اقوم و یبشر المومنین...
- « (۴۱) ـ و لقد صرفنا في هذا القرآن ليذكروا و مايزيدهم الانفوراً
  - « (٤٥) واذا قرات القران جعلنا بينك و بين الذين لايؤمنون...
- « (۴۶) ... واذا ذكرت ربك في القرآن وحده ولوا على ادبارهم نفوراً.
  - « (٤٠) ... و ما جعلنا الرءياالتي ... والشجرة الملعونه في القرآن ...
- « (٧٨) ـ اقم الصلوة لدلوك الشمس الى غسق الليل و قرآن الفجر ان قرآن الفجر ...
  - « (٨٢) و ننزل من القرآن ما هو شفاء و رحمة للمومنين ...
  - " ( ٨٨) قل لئن اجتمعت الانس والجن على ان ياتوا بمثل هذا القرآن...
- « (٨٩) ـ ولقد صرفنا للناس في هذا القرآن من كل مثل فابي اكثر الناس الا كفوراً

آیات دهگانه فوق، هر کدام طبق سیاق بخشهای مختلف سوره، به یکی از حقایق مربوط به قرآن اشاره می کند. برخی از آنها مثل آیات ۹ - ۴۱ - ۸۲ - ۸۹ از شان هدایتی و

۱ . ۱ مورد از مجموع ۵۸ موردی که این لفظ در قرآن بکار رفته در همین سوره می باشد.

دارا بودن جنبه های ذکر، شفاء و رحمت قرآن سخن می گوید و نشان می دهد که چگونه این منظورها را در اشکال و قالبهای مختلف برای مردم بیان کرده است، در بعضی دیگر ویژگی های مردم را در برخورد با آن نشان می دهد. گرچه این قرآن برای هدایت مردم به راهی که استوار و برپادارنده تر است (یهدی للتی هی اقوم) نازل شده است، اما علیرغم تصریف آیات آن برای تذکر مردم، بیشتر ناباوران از آن رم کرده (و لقد صرفنا فی هذا القرآن لیذکروا و مایزیدهم الا نفوراً) و از درک حقایق آن محروم می مانند، چرا که بعلت عدم اعتقادشان به آخرت، پرده تکذیب مانع استماع مؤثر و ایمانشان به قرآن می گردد (واذا قرات القرآن جعلنا بینک و بین الذین لایومنون بالاخرة حجاباً مستورا). این تکذیب از اینجا ناشی می شود که بعلت شرک و اعتقاد باطلشان به الهه خیالی، نمی توانند «توحید» را قبول نمایند و از آن فرار می نمایند (.. واذا ذکرت ربک فی القرآن وحده ولوا علی ادبارهم نفوراً).

این کتابی است که ویژگی های انسان و عکسالعمل گروه های مختلف را در برابر حق تشریح می نماید. از جمله «شجره ملعونه» (منافقین) را که مختص دوران نزول قرآن و مربوط به مراحل رشد و پیچیدگی روحی انسان و قدرت او در تغییر چهره و ریا و ظاهر سازی است، افشاء می نماید (والشجرة الملعونة فی القرآن) و به پیامبر فرمان می دهد برای سلامت ماندن ازاین شرور، نیمه های شب تا هنگام طلوع فجر که تحول روشنائی بخش طبیعت رخ می دهد، آن را تلاوت نماید (... و قرآن الفجر ان قرآن الفجر کان مشهودا). همین تلاوت قرآن است که امراض قلب را شفا می بخشد و با زدودن پیرایه ها و رسوبات کفر و شرک و نفاق و ریا... آماده پذیرش رحمت الهی اش می نماید (وننز ک من القرآن ما هو شفاء و رحمة للمومنین...). حقیقت قرآن صاحب چنین ویژگی تحول آفرینی (علاوه بر الفاظ آن) است که می فرماید اگر جن و انس هم با یکدیگر جمع شوند، نمی توانند مانند آن را بیاورند (قل لئن اجتمعت الانس والجن علی ان یاتوا بمثل هذا القرآن لایاتون بمثله...)

اما علیرغم این عظمت و شگفتی، که جن و انس ازآوردن مشابهش عاجز هستند، خداوند با تصریف آیات و مثالهای ساده و قابل درک برای فهم های مختلف و ظرفیت های متفاوت، حقایق کتابش را به زبان ساده بیان کرده است. اما بیشتر مردم با ناسپاسی نسبت به این نعمت، از توجه به آن ابا می نمایند: (ولقد صرفنا للناس فی هذا القرآن من کل مثل فابی اکثر الناس الا کفورا).

سالنزول

مفسرین و مورخین اسلامی این سوره را مکی دانسته اند و استثناءً برخی از آیات آن را

(بین ۲ تا حداکثر ۸ آیه) مربوط به دوران مدینه شمردهاند. جداول مربوط به سال نزول سوره ها در کتاب «سیر تحول قرآن» نیز، با این که با شیوه آماری و از طریق محاسبات مقداری (نه تاریخی و روایتی) تهیه شده این مطلب را تقریباً تایید می کند. مطابق جدول شماره ۱۵ کتاب مذکور ترتیب نزول دسته های مختلف آیات این سوره بقرار ذیل می باشد:

الف \_ آیاتی که در سال ۸ بعثت در مکه نازل شده است:

موضوع: معرفت و تربیت و اخرت و مختصری

در برخورد موسی با فرعون

در برخورد موسی با فرعون

ب - آیاتی که در سال ۹ بعثت در مکه نازل شده است.

موضوع: بنی اسراییل و وحی و نبوت

ج - آیاتی که در سال ۲ هجرت در مدینه نازل شده است

موضوع: اخلاق و توحید و نبوت

همان طور که ملاحظه می شود، براساس جدول مورد نظر این سوره از ۸ گروه مستقل که در سه دسته اصلی با محتوی و مضمون مشترک قرار گرفته اند، تشکیل شده است. آنچه جلب توجه می کند این است که بر خلاف انتظار و درست عکس نظم و روال عمومی بشری، آیات همزمان یا هم موضوع، زیر یکدیگر (مطابق ترتیب فوق) قرار نگرفته اند. بلکه بکلی درهم ریخته و با یکدیگر ترکیب شده اند. گویی مثل انگشتان دو دست در یکدیگر گره خورده و یک در میان کنار هم قرار گرفته اند. اگر خواسته باشیم وضعیت فعلی سوره را با توجه به سه دسته فوق الذکر نشان دهیم، به این ترتیب خواهد بود: ب - الف - ب الف - ب - الف -

به این ترتیب، هم آیات مکی و مدنی مخلوط شده اند و هم مطالب معرفتی و تربیتی (دسته الف) یک در میان با مطالب تاریخی بنی اسراییل (دسته ب) ترکیب گردیده است.

#### حکمتهای دهگانه

آیات ۲۲ تا ۳۹ (۱۸ آیه) سوره بنی اسراییل مجموعه مستقل و منسجمی را تشکیل می دهد که کلیات دین را در ۱۰ پند حکیمانه بیان می کند

این حکمت ها به عنوان دستورالعمل و شیوه رفتار انسان در زندگی اجتماعی، به دنبال آیاتی قرار گرفته است که از یک طرف تجربه تلخ بنی اسراییل را در گمراهی و انحراف بازگو می کند، از طرف دیگر سلسله اصول و قوانینی را که بر عملکرد انسان حاکم است تبیین می نماید. احکام فوق که با عبارت: «لا تجعل معالله الها آخر» آغاز و ختم می شود، نشان می دهد اعمال انسان تنها در سایه «توحید» است که از خطا و انحراف مصون می ماند.

ناگفته نماند شبیه مطالب این مجموعه، در سوره بقره (آیات ۸۳ و ۸۴) و سوره انعام (آیات ۱۵۱ و ۱۵۳) نیز آمده است که به دلیل شباهت فوق العاده ای که آیات سوره انعام با آیات این سوره دارد، هر دو مورد را برای مقایسه موارد انطباق، مقابل یکدیگر می نویسیم:

نکته جالب این که در هر دو سوره روی ۱۰ موضوع تاکید کرده است. این موضوعات در ۷ مورددرهر دوسوره بایکدیگر منطبق هستند و ازنظر ترتیب قرار گرفتن هم نظم یکسانی دارند، گر چه در سوره بنی اسراییل روی دو موضوع «والدین» و «انفاق» آیات بیشتری آمده و تفصیل بیشتری داده شده است، اما در بقیه موضوعات، آیات عیناً تکرار شده است. موضوع وفای به عهد و رعایت سنجش در معاملات (اقتصاد) در هر دو سوره آمده است ولی مقابل هم نیستند و تقدم و تأخر دارند. همچنین ردیف آخرِ سوره بنی اسراییل (تکبر)، آیه مشابهی در صورت انعام پیدا نکرده است، در عوض ردیف نهم سوره انعام را می توان دو بخش حساب کرد. آنچه می توان گفت این است که موارد انطباق تماماً جنبه عملی داشته و در روابط با دیگران است، در حالیکه موضوع تکبر خصلتی فردی است.

باید توجه داشت آیات این قسمت از سوره انعام در سال هشتم در مکه نازل شده است، در حالی که آیات مربوط به سوره انعام در سال دهم هجرت (در مدینه) نازل شده است. آیات مکی در صدد بیان احکام کلی برای مسلمانان است در حالی که آیات مدنیِ مورد نظر در احتجاج با مشرکین و ذیل آیه (..ولا تتبع اهواء الذین کذبوا یایاتنا والذین لایومنون بالاخره و هم بربهم یعدلون. قل تعالوا اتل ما حرم ربکم علیکم...) آمده است که با رد کردن حلال و حرامهای واقعی خدایی را بیان می کند.

نکته دیگر این که، هر دو گروه آیه بدنبال آیاتی آمده است که از عدم ایمان مردم به آخرت گفتگو می کند و نشان می دهد عدم پای بندی به این احکام از انکار آخرت ناشی

| سوره بنی اسرا پیل (۸ بعثت) | آيه (۲۳)_لاتجمل معاللة الهاً اخر فتقعد مذموماً مخذولاً<br>( (۲۳)_ و قضى ربك الا تعبدوا الا اياه | و بالوالدين احساناً اما يبلغن عندك الكبر | <ul> <li>(۵۲)-ربکم اعلم بما فی نفوسکم ان نکونوا صالحین فاند</li> <li>(۹۲)-وات ذاالقربی حقه والعسکین و این السییل ولا تبذیر آ     </li> </ul> | • (۲۷) - انالعبذرين كانوا اخوانالشياطين و كانالشيطان لربه كفوراً | ه (۲۸)-و اما تعرضن عنهم ابتضاء رحمة ترجوها فقل لهم تولاً ميسوراً عم (انفاق)<br>ه (۲۹)-ولا تجمل يدك مغلولة الي عنفك ولا تبسطها كل البسط | « (٣٠) ـ ان ربك يبسطالوزق لمن يشاء ويقدر انه كان بعباده خبيراً بصيراً ا | * | " (٢٢) - ولا تقريو اللزني أنه كان فاحشة و ساء سبيلًا الله على الرنا ) | « (٣٣) ـ ولا تقتلوا النفس الني حرمالله الا بالحق و من قتل مظلوما ـ (قتل) | « (۱۹۴)-ولا تقربوا مالاليتيم الا بالتي هي احسن حتى يبلغ اشده ع. (ايتام). إسانه (۱۵۲)-ولا تقربوا مال اليتيم الا بالتي هي احسن حتى يبلغ اشده | İ | « (٣٥) - و اوفو الكيل اذا كلتم وزنوا بالقسطاس المستقيم» ٨ - افتصاد | و (١٤٤) ولا تقف ماليس لك به علم المحلم) | <ul> <li>١٠ (١٣٧) - ولا تمش في الارض مرحاً الكابل تخرق الجبال</li> </ul> | ۱ (۲۸) - كل ذلك كان سينه عند ريك مكروهاً | " (٢٩٩) _ ذلك مما اوحم اليك ريك من المحكمة ولا تجعل مع الله الهاآخر |
|----------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|---|-----------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|--------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| سوره انعام (۱۰ هجرت)       | [ آيد(۱۵۱)-قل تعالوااتل ما حرم ديكم عليكم<br>الا تشركوا بدشيقاً                                 | و بالوالدين احساناً                      |                                                                                                                                              |                                                                  |                                                                                                                                        |                                                                         | : | 1                                                                     | ) ولا تقتلوا النفس التي حرماته الا بالحق ذلكم وصيكم بدلعلكم تعقلون       | ) - ايه (١٥٢) - ولا تقربوا مال اليتيم الا بالني هي احسن حتى يبلغ اشده                                                                      | X | دا — واذا قاتىم فاعدلوا ولو كان ذا قربى و بعهدالله اوفوا           | - — ٩ - (علم) -                         |                                                                          | 5                                        | ذلكم وصيكم بعلعلكم تتقون                                            |

می شود. دیگر این که، در مجموعه آیات سوره بنی اسراییل ۱۴ بار و در آیات سوره انعام ۷ بار حرف «لا» به عنوان نهی و نفی اعمال ناشایست آمده است.

اسماءالحسنی در این سوره ۱۰ بار نام جلاله «الله» آمده است و ۳۲ بار نام رب (بصورت مضاف). بجز اینها نام های نیکوی دیگری ذکر گردیده که عبارتند از: بصیر (۳ بار) و غفور و خبیر (هر کدام ۲ بار) و سمیع، رحیم، رحمن، حلیم و وکیل. مجموعه این نامها به اضافه سه نام «بسم الله الرحمن الرحیم» ۵۷ است که ضریبی از عدد ۱۹ می باشد (۷۵=۹۱ × ۳). توجه به این نامها می تواند دریچه روشنی بروی مطالب سوره بگشاید.

آهنگ خاتمه آیات ـ تمامی ۱۱۱ آیه این سوره باحرف «الف» ختم می شوند. به استثنای آیه اول آن که با حرف «ر» ختم شده است (هوالسمیع البصیر).

این آیه که مربوط به سیر شبانه پیامبر (اسری) می باشد، درظاهر با بقیه آیات سوره از نظر سیاق تفاوت دارد و احتمالاً باید جداگانه هم نازل شده باشد. شاید هم تفاوت لحن و آهنگ انتهای آیه برای جلب توجه خوانندگان به اهمیت موضوع «اسری» و اشراف آن به بقیه موضوعات و مطالب سوره بوده باشد. در ضمن کلمه «بصیراً» نیز سه بار در سوره بنی اسراییل تکرار شده که از نظر آماری از سایر سوره ها بیشتر است.

اختیار و آزادی انسان - سوره بنی اسراییل نیز همانند سوره انعام و یونس جنبه مجادلهای و استدلالی با مشرکین دارد (سوره آل عمران نیز چنین حالتی را با اهل کتاب دارد) و از آنجایی که به اعتقادات و اید ٹولوژی انسان مربوط می شود، روی مسئله اختیار و آزادی و عدم اکراه و اجبار در پذیرش ایمان تاکید نموده و سفارشات مهمی در این مورد به رسول خود کرده تا از موضع و کالت و حفاظت نسبت به بندگان احتراز نماید و تنها به عنوان مبلغ رسالت های الهی، بشارت و انذار دهد. در این سوره حداقل ۱۱ مرتبه به طور مستقیم به شرح ذیل به مسئله اختیار و آزادی انسان اشاره می کند:

آیه ۱۵ ـ من اهتدی فانما یهتدی لنفسه و من ضل فانما یضل علیها...

- « ۱۶ ـ وكم اهلكنا من القرون من بعد نوح و كفي بربك بدنوب عباده خبيرا بصيرا
  - « ١٨ من كان يريد العاجلة عجلنا له فيها ما نشاء لمن نريد ....
- « ١٩-و من ارادالاخره و سعى لها سعيها و هومومن فاولئك كان سعيهم مشكوراً
  - « ۲۰ کلاً نمد هولاء و هولاء من عطاء ربک و ما کان عطاء ربک محظوراً

۱. در سوره انعام ۴۴ بار، در یونس ۲۴ بار، در آل عمران ۲۳ بار و در بنی اسراییل ۲۱ بار خطاب به رسول اکرم فرمان «قل» داده شده است. این مسئله نشان می دهد در این مکتب برای تغییر نفوس و انقلاب درونی مردم بیش از هرچیز به گفتگوی رهبری با مردم و ارتباط منطقی و آگاهانه (نه مرید و مرشد بازی) اهمیت داده شده است.

« ۵۴ ربکم اعلم بکم ان یشاء برحمکم او ان یشاء یعذبکم و ما ارسلناک علیهم وکیلا

« ۶۵ ان عبادی لیس لک علیهم سلطان و کفی بربک وکیلاً

« ۸۴ قل كل يعمل على شاكلته فربكم اعلم بمن هو اهدى سبيلاً

« ٩٤ قل كفي بالله شهيداً بيني و بينكم انه كان بعباده خبيراً بصيراً.

« ١٠٥ ـ و بالحق انزلناه و بالحق نزل و ما ارسلناك الا مبشراً و نذيراً.

« ۱۰۷ ـ قل امنوا به اولاتومنوا انالذين اوتوالعلم...

### نکته هایی جالب توجه در سوره «بنی اسراییل»

\* مبدا معراج یا حرکت شبانه پیامبر، از مسجدالحرام ذکر شده نه از خانه پیامبر، و مقصد او هم مسجدالاقصی بوده است، تاکید سوره روی «مسجد» و کلمه «سجده» خود معنای خاصی را می دهد که اذهان را متوجه قبله گاه و کانون توجه و عبادت دو امت موسی (ع) و محمد (ص) می کند. آنچنان که در تاریخ گذشته قبله گاه و کانون آمال بنی اسراییل بدلیل بی لیاقتی و بی کفایتی آنها دستخوش حمله و تخریب بوده است، امت اسلام باید بیدار و هشیار باشد و بداند خداوند هر گز جز با تلاش خود مؤمنین سعادت دنیا و آخر تشان را ضمانت نکرده است و در صورت اختلاف و تفرقه و دشمنی، پایگاه قدسشان لگدکوب دشمنان خواهد گردید.

(... و ليدخلوا المسجد كما دخلوه اول مره و ليتبروا ما علوا تتبيراً.

تا دشمنان آنچنان که اول بار داخل مسجد شدند بار دیگر در آن داخل شوند و آنچه برتر آمده و دارای علو و بلندی است ـ شرافت و بزرگی شما را ـ نابود کنند نابود کردنی شگفت!)

\* در این سوره دو بار کلمه «شکر» آمده است که معنای خاص خود را مشخصاً جلوه می دهد. اولین بار در انتقاد از بنی اسراییل که از ذریه نجات یافته مومنین در کشتی نوح بودندبا تجدید خاطره و یاد برکاتی که خدا بر بازماندگان طوفان ارزانی داشت (هود ۴۸ قبل یا نوح احبط بسلام منا و برکات علیک و علی امم معک وامم سنمتعهم ثم یمسهم منا عذاب الیم) آنها را متوجه صفت شکر گذاری نوح که از نسل او پدید آمده اند می نماید (انه کان عبداً شکورا) تا شکر نعمتهای خدا را به جای آورند. بار دیگر (در آیه ۱۹) باز هم با مطرح کردن نام نوح در مقدمه، آیه خطاب به امت مسلمان، شکر واقعی را در اعتقاد به آخرت و تلاش مناسب برای آن معرفی می نماید (و من اراد الاخرة و سعی لها سعیها و هو مومن فاولئک کان سعیهم مشکورا).

\* در این سوره در عین آن که انتقادات زیادی از بنی اسراییل شده و برخی گمراهی ها وانحرافات آنها را سراغ می دهد، اما برای آن که مسلمانان دچار تعصب و تنگ نظری و قضاوت کلی نشوند، ستایش های بسیار بلندی هم از مؤمنین عالم و آگاه آنها کرده است که در آیات ۱۰۷ تا ۱۰۹ آنرا ملاحظه می کنید.

\* آیات ۵۳ تا ۵۵ زیباترین درس اخلاق در روابط با مخالفین اعتقادی را به مومنین آموزش می دهد تا در برابر فحش و ناسزا و توهین و تمسخر مشرکین (که در آیات قبل به آنها اشاراتی شده) متوسل به مقابله به مثل و بدگویی و گرفتار در دام تحریکات شیطان نشوند (و قل لعبادی یقولوا التی هی احسن ان الشیطان ینزغ بینهم...) این همان ادب در تبلیغ است که پیامبر و مومنین موظف به آن بودند.

\* کلمه «استفزار»، از ریشه فز (راندن، برخیزاندن، از موضع ثابت و محکم کسی یا چیزی را کندن) در تمامی قرآن ۳ بار به کار رفته که هر سه مورد آن در این سوره قرار گرفته است. در آیه ۶۴ به شیطان فرمان می دهد به آواز خود هر کس را می توانی به لغزان (واستفزز من استطعت منهم بصوتک...). در آیه ۷۶ از توطئه مشرکین علیه پیامبر (ص) برای سست کردن موقعیت او در شهر و توطئه برای اخراجش سخن می گوید (وان کادوا لیستفزونک من الارض لیخرجوک منها...) و بالاخره در آیه ۱۰۳ از تلاش فرعون برای سست کردن و پایه های ثبات و استحکام موسی (ع) و مؤمنین در سرزمین مصر (به اصطلاح جارو کردن و زیر پای کسی را روفتن) یاد می کند که همه این توطئه ها ناکام ماند (فاراد ان یستفزهم منالارض فاغرقناه و من معه جمیعاً)

مفهومی که این کلمه در این سوره افاده می کند، در رابطه با سنت عمومی خداوند در اقوام گذشته تاریخ، همانا ثبات قدم انسان و لزوم استواری ایمان و عمل دراین راه می باشد. اتفاقاً مقابل این کلمه هم «ثبات» است.

\* از مسائل مهمی که در این سوره مطرح شده، موضوع «خلق» می باشد که مشتقات آن ۷ بار تکرار شده که بیش از سایر سوره های قرآن می باشد. در اکثر این موارد مسئله خلقت در رابطه با انکار معاد ازطرف مشرکین مطرح شده است و قدرت خدا را برای اعاده خلق و احیاء مردگان ثابت می کند.

\* در این سوره فراوان نام «رب» (به صورت مضاف) آمده است که از آن میان ترکیبات: ربک و ربکم بیشتر جلب توجه می کند. کلمه «ربک» با ۷ بار تکرار پس از سوره های اعراف و بقره و آل عمران قرار دارد. به این ترتیب می توان نتیجه گرفت موضوع ربوبیت و تدبیر و ولایت الهی بیشتر از الوهیت در این سوره مورد نظر بوده است (نام «الله» فقط ۱۰ بار در این سوره آمده است).

### تشبيهات وتمثيلات طبيعي

در این سوره برای تفهیم مسائل اساسی اعتقادی و مبانی زیر بنائی ایمانی، چندین بار از پدیده های محسوس و ملموس طبیعت مدد گرفته شده است تا مطلب ساده تر درک و دریافت گردد، اصلاً استفاده از یک مدل مشهود و ملموس برای درک یک حقیقت مجرد ذهنی، در رشته های مختلف علوم نیز متداول می باشد و قرآن از تشبیه و تمثیل و تنسیق و تجسیم و ... برای ارائه حقایق دور از ذهن استفاده فراوان کرده است. ذیلاً به مواردی مشخص در سوره بنی اسراییل اشاره می کنیم:

۱- در آیه ۱۱ (وجعلنا اللیل والنهار آیتین فمحونا آیةاللیل و جعلنا آیهالنهار مبصرة...)
صحبت از آیه و نشانه بودن مستقل شب و روز می نماید. به طوری که آیه شب بتدریج با آیه
روز که روشنایی و نور است محو می شود... مطالب قبل و بعد این آیه از دوگانگی های
دیگری در عالم انسانها صحبت می کند؛ هدایت و ضلالت، احسان و اسائه، اجر کبیر و
عذاب الیم، خیر و شر... آیه فوق ظاهرا این پیام را القاء می نماید که انسان در الهام گرفتن از
دو آیه شب و روز و محو شدن تدریجی تاریکی توسط نور، باید از ضلالت، اسائه، شر و... با
نور ایمان به هدایت، احسان و خیر حرکت کند و بتدریج با محو این ظلمات وجودش پاک
و نورانی شود.

۲- در آیه ۴۴ (تسبح له السموات السبع والارض و من فیهن وان من شی الا یسبت بحمده و لکن لاتفقهون تسبیحهم) برای عبرت گیری انسان و تشویق او به تسبیح و تقدیس خدا و اعراض از گمانهای باطل و سخنهای بیهوده، به حرکت تسبیحی تمام موجودات عالم، اعم از آسمانها و زمین و آنچه در میان آن دو است، اشاره می کند، اما انسان حرکت تسبیحی هماهنگ هستی را درک نمی کند و با عدم تفقه و تفکر در آنچه مشاهده می کند به غفلت و نسیان و از خود بیگانگی کشیده می شود.

۳- در آیه ۶۶ (ربکمالذی یزجی لکمالفلک فی البحر لتبتغوا من فضله انه کان بکم رحیماً) خداوند مهربان از راندن کشتی (به نیروی باد) در دریا بخاطر انسان و برای این که منافعی کسب کند یاد می کند، هدف از انگیزش باد، خیر انسانها است (یزجی لکم... انه کان بکم رحیما) اما همین باد وقتی بشکل طوفان در می آید، کشتی های ناتوان و فرسوده را درهم می شکند و کشتی های دیگری را که با تنظیم بادبان و سکان، زاویه مناسبی با جهت باد انتخاب کرده اند، به جلو می برد... بنابراین طوفان بطور جبری تسلطی به کشتی ندارد، این امر بستگی به استحکام و استقرار کشتی و زاویه برخوردی که با تغییر جهت بادبان

به خود می دهد پیدا می کند ...

این آیه دقیقاً بدنبال مجموعه آیاتی آمده است که از ابلیس و نقش شیطان برای لغزاندن انسان صحبت می کند و در نهایت عدم تسلط جبری او نسبت به بندگان واقعی خدا را مورد تاکید قرار می دهد (ان عبادی لیس لک علیهم سلطان). درک این مطلب با مثال محسوس بعدی که حرکت کشتی در دریا و رابطه آن با نیروی باد و طوفان می باشد، بهتر درک می گردد. همچنان که کشتی با تنظیم بادبان و تغییر زاویه برخورد به پیش می رود و نیروی طوفان را در جهت هدف و مسیر خود تجزیه کرده، به استخدام درمی آورد، انسان نیز می تواند به نیروی صبر و تقوی از طوفان تحریکات شیطان بسلامت بگذرد و با اراده ای که از این رهگذر پیدا می کند به ساحل نجات برسد.

۴- آیات ۷۸ تا ۸۱ نیز از نور و تاریکی (دلوکالشمس آلی غسقاللیل)، دخول و خروج صادقانه در کارها (رب ادخلنی مدخل صدق و اخرجنی مخرج صدق) و حق و باطل (و قل جاء الحق و زهقالباطل) صحبت می کند و ارتباط و هماهنگی این پدیده های تکوینی و تشریعی را در طبیعت و در اعمال انسان تبیین می نماید. با اقامه نماز از هنگام میل خورشید به غروب از اوج تابش خویش (دلوکالشمس) تا نهایت تاریکی (الی غسقاللیل) و نیز هنگام طلوع فجر (قرآنالفجر)، مومن از این تحولات طبیعی برای تحولات اجتماعی خویش درس می گیرد، وقتی نظام حقی از اوج خلوص به ناپاکی و ظلم میل کند، سرانجام در سیر قهقرائی خود به نهایت تاریکی کشیده می شود و اگر از سختی ها و گرفتاری ها عبرت بگیرد و بسوی خدا بازگشت نماید فجر صادقی را سرانجام مشاهده خواهد کرد (ان بگیرد و بسوی خدا بازگشت نماید فجر صادقی را سرانجام مشاهده خواهد کرد (ان

با مشاهده این تحولات پیوسته و تداوم منظم شب و روز است که باید دعا کند خداوند گردش ایام و ورود و خروجش را در هر کاری آن چنان که طبیعت صادق و دقیق است، صادقانه گرداند و از جانب خویش تسلطی یاری شده به او عنایت فرماید.

و قل رب ادخلنی مدخل صدق و اخرجنی مخرج صدق و اجعلنی من لدنک سلطاناً نصیراً

و به همین ترتیب باید اعلام نماید که دوگانگی حق و باطل نیز مثل روز و شب مشمول همین قاعده و قانون است، باطل مثل شب رفتنی است و حق مثل روز که تاریکی شب را محو می کند ، باطل را زاهق و نابود می سازد.

و قل جاءالحق و زهق الباطل ان الباطل كان زهوقاً

ارتباط سوره های اسری و کهف (۱۸ و ۱۷)

۱- سوره اسری (بنی اسراییل) با حمد خدا ختم می شود و سوره کهف با آن آغاز می گردد، اما حمدی که از سوره اسری نتیجه می شود بخاطر توحید (در ولادت، شراکت و ولایت) و تکبیر خدا است و حمدی که با آن سوره کهف افتتاح می شود به خاطر نبوت و نزول کتاب بر پادارنده و بشارت و انداز دهنده بر پیامبر است.

آخرین آیه سوره اسری: وقل الحمد الله الذی لم یتخذ ولداً ولم یکن له شریک فی الملک و لیم یکن له شریک فی الملک و کبره تکبیراً

اولين آيه سوره كهف: الحمدالة الذي انزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجاً.

۲- در اواخر سوره اسری از حقانیت نزول کتاب و رسالت پیامبر برای بشارت و انذار سخن می گوید (و بالحق انزلناه و بالحق نزل و ما ارسلناک الا مبشراً و نذیراً) و در اولین و دومین آیه سوره کهف همین مطلب را تعمیم و تفصیل بیشتری می دهد، یعنی هم حقانیت آن را در راست و استوار و برپا دارنده بودن نشان می دهد و هم مصادیق بشارت و انذار را معرفی می نماید. بنابراین تفصیل مطلبی را که به اجمال در انتهای یک سوره مطرح شده در ابتدای سوره بعد بیان می نماید:

... ولم يجعل له عوجاً قيماً لينذر باساً شديداً من لدنه و يبشّر المومنين الذين يعملون الصالحات ان لهم اجراً حسناً ماكثين فيه ابداً وينذر الذين قالوا اتخذالله ولداً...

۳- در آخرین آیه سوره اسری خداوند را به دلیل آنکه فرزندی برنگرفته ستایش می کند (و قل الحمد شالذی لم یتخذ ولداً...) و در آغاز (آیه ۴) سوره کهف کسانی را (که از روی نادانی خود و پدرانشان که مقلد آنها هستند) چنین دروغ بزرگی از دهانشان خارج می شود هشدار جدی می دهد.

وينذرالذين قالوا اتخذالله ولدا مالهم به من علم ولا لابائهم كبرت كلمة تخرج من افواههم ان يقولون الا كذبا.

۴- در انتهای سوره اسری از مراتب تصدیق و ایمان کسانی که قبلاً علم داده شده اند (علمای راستین اهل کتاب) نسبت به قرآن یاد می کند ودر سوره کهف، اصحاب کهف و رقیم را کسانی معرفی می نماید که ایمان و هدایت الهی نصیب آنها شده بود (انهم فتیه امنوا بربهم وزدنا هم هدی) بنابراین سابقه تصدیق و تایید حق را از دوران گذشته برای پیامبر اسلام در هر دو سوره شاهد می آورد.