# سوره «مریم» (۱۹)

اگر خواسته باشیم مشخصه ممتازی برای سوره مریم تعیین کنیم بدون شک موضوع ارتباط انسان با خدا (صلوة) که در این سوره در قالب کلماتی مثل: دعاء نداء، مناجات، ذکر، سجده، عبادت، اخلاص، استغفار، تسبیح، تقرب، توبه و... آمده است از مهم ترین موضوعات مورد توجه می باشد.

این سوره با ذکر حالات عرفانی و مناجاتها و راز و نیازهای عاشقانه برخی انبیاء (علیه مالسلام) با پروردگار ذوالجلال والاکرام شروع می شود و بتدریج لذت مناجات و احساس عمیق محبت بخالق را در دل خواننده بیدار می کند.

در سوره مریم بجز نام الله و «رب» هیچ نام نیکوی دیگری به غیر از «رحمن» نیامده است و با این که تعداد «الله» از همه کلمات قرآن بیشتر است، در اینجا نام «رحمن»، گذشته از آن که دو برابر «الله» می باشد (۱۶ بار در برابر ۸ بار)، از بقیه سوره های قرآن نیز بیشتر است، بطوری که حدود بر ۳۰ از کل مجموع این نام در این سوره کوچک (که حدود بر صححم قرآن را دارد) بکار رفته است. این مسئله نشان می دهد که موضوع «رحمانیت» محور اساسی سوره و از کلمات کلیدی و زیر بنائی آن می باشد. نام «رحمن» رحمت عام و جهان گستر پروردگار را که همچون نور همه انسانها و موجودات را بتساوی فرا گرفته تداعی می نماید، در برابر نور رحمت، انسانها دو نوع بازتاب نشان داده اند؛ انبیاء و اولیاء و بندگان مومن و صالح خداوند از طریق «صلوة» (در معنای وسیع کلمه) شکر این نعمت را بجای مومن و صالح خداوند از طریق «صلوة» (در معنای وسیع کلمه) شکر این نعمت را بجای آورده مجذوب آن گشته و توانسته اند در تخلق به اخلاق الله، خود مظهر محبت و مودت و

لطف و رحمت و مردم دوستی گردند ۱ اما پیروان آنها و اکثریت مردم، قدر «صلوة» را نشناخته با ضایع کردن این نعمت به «شهوات» روی آوردند. اهل «صلوة» از طریق ارتباط با خدا به «رشد» و هدایت رسیدند و اهل «شهوات» با سرسپردگی به معبودهای خیالی به «غی» و ضلالت درافتادند.

اولئك الذين انعمالله عليهم من النبيين ... و ممن هدينا و اجتبينا اذا تتلى عليهم آيات الرحمن خروا سجداً بكيا.

فخلف من بعدهم خلف اضاعوا الصلوة واتبعوا الشهوات فسوف يلقون غياً.

به این ترتیب در این سوره نیز همانند سوره قبل (کهف، که شباهت های زیادی با این سوره دارد) دو مسیر یا دو جهت حرکت انسانها بنمایش گذاشته شده است. در سوره کهف این دو مسیر در رابطه با توحید و قیامت مطرح گشته و انسانها در دو صف؛ اهل ایمان و عمل صالح واهل دنیا و زینتهای آن معرفی شده اند. در حالی که در سوره مریم این دو مسیر در رابطه با عشق به خدا و محبت و دوستی او که از طریق «صلوة» متجلی می گردد، نشان داده شده و انسانها در دو صف؛ دوستداران خدا (اهل صلوة و دعا و سجده و ...) و دوستداران شهوات (اهل هوی و هوس و آرزوهای دنیائی) توصیف گشته اند.

بنابراین دل بستن به یکی از دو مطلوب «صلوة» یا «شهوات» (با مفهوم گسترده هر دو واژه) بنظر می رسد موضوعی است که سوره مریم در مقام تبیین و تشریح آن باشد. همان طور که گفته شد، انبیاء و اولیاء و بندگان صالح خداوند با سجده بدرگاه او و اظهار عبودیت و خشوع توام با تضرع و تقرب دل در گرو محبت خالق سپرده به «رشد» و هدایت رسیدند، اما امتهای آنها سجده بر دنیا و زینتهای آن زدند و طوق بندگی اربابان و جباران روزگار را بگردن نهاده سرسپرده ایشان شدند تا از خوان نعمت و قدرت آنها بهره و عزتی فراگیرند.

واتخذوا من دونالله الهة ليكون لهم عزاكلاسيكفرون بعبادتهم ويكونون عليهم ضدا

شگفت این که در این سوره دقیقاً آن بخش از زندگی انبیاء توصیف گشته است که در رابطه «رحمن» و موضوع ارتباط و اخلاص آنها با معبودشان می باشد. هماهنگی کامل با

۱. نه تنها انبیاء بلکه اهل ایمان و عمل صالح نیز آن طور که در اواخر سوره نشان می دهد، خداوند دوستیشان را در
 دل مردم قرار می دهد (ان الذین آمنوا و عملوا الصالحات سیجعل لهم الرحمن و دا)

۲. یک ربع آخر سوره که به مجرمین یعنی اهل شهوات تعلق یافته، در سه بخش تکذیب آنها را در مورد قیامت (۷
 آیه)، نبوت و آیات قرآن (۸ آیه) و توحید (۱۶ آیه) نقل می نماید.

سیاق سوره دارد. آیات ذیل این موضوع را نشان می دهد:

در این سری آیات که ۷ بار نام «رب» تکرار شده، رحمت ویژه پروردگار بر زکریا یادآوری می شود (ذکر رحمت ربک عبده زکریا)، زکریای پیامبر در محراب عبادت غرق دعاء و نداء بود که درخواستش برای فرزندی که تداوم بخش رسالت او و میراث بر بار سنگین نبوت باشد اجابت گردید. از آنجایی که زکریا شیفته محبت الهی و عارف عاشق حق تعالی بود، فرزندش نیز چنین ویژگی هایی را به ارث برد و مظهر مهربانی و نیکوکاری گردید (و حنانا من لدنا... و براً بوالدیه ولم یکن جباراً شقیاً).

از آیات سوره آل عمران (۳۵ تا ۴۵) آشکار می گردد که مریم یکسره در محراب عبادت مشغول قنوت و رکوع و سجود بود وخداوند به این ترتیب او را صاف و طاهر نمود (انالله اصطفیک و طهرک)، در این سوره کناره گیری او را از مردم (اذا نتبذت من اهلها مکاناً شرقیاً) برای عبادت و اعتکاف و در حجاب و پنهان شدنش را از غیر (فاتخذت من دونهم حجابا) شرح می دهد. این حالات همان جذبههای نیرومند «رحمن» است که بندگان آشنا و

عارف را بخود می کشد.

نتیجه چنین عبادت و احساسی، دریافت «موهبت» الهی است که در ولادت پر برکت «عیسی (ع)» تحقق می یابد. عیسی نیز همانند یحیی مظهر رحمت الهی (رحمة منا) و لطف و نیکی می گردد (برا بوالدیه ولم یکن جبارا عصیا) و برای جهانیان نشانه و آیهای می شود. (آیة للناس).

مريم با صلوة و تزكيه به اين مقام رسيد و عيسى نيز بهمين شيوه توصيه مى شود (...و اوصانى بالصلوة والزكوة مادمت حياً) فرشتگان مبشر نيز او را به همين صفت ستودهاند (لاهب لك غداماً زكيا). شگفت اينكه يحيى نيز به همين صفت ستوده شده (و حناناً من لدنا و زكوة و كان تقياً) و در چند آيه بعد اسمعيل نيز كه همانند يحيى (... و اجعله رب رضياً) مرضى خدا بود (كان عند ربه مرضياً) همين سفارشات را به اهل بيتش مى نمايد (و كان يأمر اهله بالصلوة والزكوة...) به اين ترتيب «زكوة» كه موجب تزكيه و رشد و نمو سالم انسان مى باشد زمينه جلب «رضايت» الهى مى گردد.

آیه (۴۱) واذکر فی الکتاب ابراهیم انه کان صدیقا نبیاً.

« (۴۷) قال سلام علیک ساستغفرلک ربی انه کان بی حفیاً.

« (۴۸) واعتز لکم و ما تعبدون من دون الله و ادعواربی عسی الااکون بدعاء ربی شقیاً.

ابراهیم (۶)

نتیجه دعا 

(موهبت الهی)

اسحق و یعقوب و کلاً جعلنا نبیاً.

« (۵۰) و وهبنا لهم من رحمتنا وجعلنا لهم لسان صدق علیاً

در مورد زندگی حضرت ابراهیم خلیل (ع) آیات زیادی در سوره های مختلف نازل شده است که ابعاد روحی این پیامبر عظیم الشان را نشان می دهد. در سوره مریم بتناسب سبک و سیاق آن که بر محور «رحمن» می گردد و از صلوة و دعا و عبادت یاد می کند، از همین زاویه و هماهنگ با بقیه مطالب سوره گوشه هایی از رفتار محبت آمیز ابراهیم را با

پدرش (مثل رفتار یحیی با زکریا و مادرش و عیسی با مریم) و کناره گیری (عزلت) او را از مردم و فرهنگ حاکم بر جامعه (همانند حضرت مریم) نشان می دهد، آنگاه استغفار او را برای پدر (قال سلام علیک ساستغفرلک ربی) و عبادت مخلصانه اش را برای خدا، به جای بت ها (واعتزلکم و ما تعبدون من دون الله و ادعوا ربی) و دعای خاضعانه اش را به درگاه خدا نقل می کند (عسی الا اکون بدعاء ربی شقیا) و در این دعا همانند زکریا که فرمود: «ولم اکن بدعائک شقیا» بر عدم شقاوت خود در جلب رحمت الهی که همان اجابت دعای چنین بندگان مخلصی می باشد تکیه می نماید.

نتیجه عبادت خالصانه و دعای عارفانه ابراهیم همانند انبیاء سابقالذکر جلب «موهبت» الهی می باشد که در تولد «اسحق و یعقوب» تحقق پیدا می کند. عجیب این که ذریه ابراهیم نیز همانند یحیی فرزند زکریا و عیسی فرزند مریم مظهر رحمت الهی (ووهبنا لهم من رحمتنا) و منشاء آن چنان خیر و برکت و لطف و مرحمتی بمردم می شوند که یاد و نام آنها تا به ابد در جایگاه بلندی در سینه نسل های بشری قرار می گیرد (و جعلنا لهم لسان صدق علیاً). همانطور که ابراهیم اهل محبت و صداقت بود (انه کان صدیقا نبیاً - انه کان بی حفیاً) ذریه او نیز مظهر صدق و محبت می گردند.

معنای «حفی» مبالغه در اکرام و انعام و پی گیری مستمر از حال بنده برای لطف و رسیدگی می باشد، وقتی حضرت ابراهیم می گوید خداوند به من مهربان است (ان ربی کان بی حفیاً) اشاره به این حقیقت است که خداوند عطا و کرم بی حساب و مستمری نسبت به او دارد.

آیه (۵۱) واذکر فی الکتاب موسی انه کان مخلصاً و کان رسولاً نبیاً. موسی (ع) ( (۵۲) و نادیناه من جانب الطور الایمن و قربناه نجیاً نتیجه دعا (موهبت الهی) آیه (۵۲) و وهبنا له من رحمتنا اخاه هارون نبیاً

داستان موسی (ع) و بنی اسراییل بیش از هر داستان دیگری در قرآن آمده است. اما در این سوره، در رابطه با محور اصلی آن، تنها به مخلص بودن او و تقرب و نجوایش (انه کان مخلصا... و قربناه نجیاً) که نشات گرفته از «رحمن» و نتیجه «صلوة» می باشد، عنایت شده است. در این مورد نیز نتیجه دعا موهبت همیاری «هارون» می باشد که آن را ناشی از رحمت خدا می نامد (و وهبنا له من رحمتنا).

در این سری آیات ابراهیم ۴ بار پدرش را با کلام یا ابت (ای پدر من، و پدرجان) مخاطب می سازد در حالی که
 او با تلخی و تندی ابراهیم را بجرم اینکه بسوی خدایش دعوت کرده بود، تهدید کرده و از خود رانده بود (قال
 اراغب انت عن الهتی یا ابراهیم لئن لم تنته لارجمنگ واهجرنی ملیا).

اسمعیل (ع) و کان یامر اهله بالصلوة والزکوة و کان عند ربه مرضیاً.

در مورد این پیامبر با این که به دو آیه اکتفا شده، اما از همین مختصر هم می توان نکاتی در رابطه با محور اساسی سوره که همان «رحمن»، و «صلوة» می باشد پیدا کرد. صادق بودن او مانند ابراهیم خلیل است (انه کان صدیقا نبیا) و مرضی بودن او (کان عند ربه مرضیا) همانند یحیی (واجعله رب رضیا). و نیز توصیه ای که به اهل و خانواده اش می کند، مشخصا «صلوة و زکوة» می باشد که عامل اساسی پیوند انسان با خدا و تزکیه و رشد او می باشد. موضوع زکوة در آیات قبل نیز در شان یحیی (ع) و عیسی (ع) آمده است. ادریس (ع): واذکر فی الکتاب ادریس انه کان صدیقا نبیا و رفعناه مکاناً علیاً.

درمورد ادریس فقط دو آیه فوق در سوره مریم آمده است که از این اشاره کوتاه نمی توان به راحتی نکته ای در رابطه با محور سوره تشخیص داد، گرچه جمله «انه کان صدیقا نبیا» عینا درمورد حضرت ابراهیم هم به کار رفته است، ولی این انطباق کافی نیست. درمورد این پیامبر در سوره انبیاء هم اشاره ای شده که ظاهر آن آیه نیز نمی تواند در این مورد کمکی بنماید (و اسمعیل و ادریس و ذا الکفل کل من الصابرین. و ادخلناهم فی رحمتنا انهم من الصالحین). از مجموع دو سوره می توان دریافت که ادریس صادق و صابر و صالح بوده است و به این دلیل خداوند او را در رحمت خود داخل نموده و به مکان بلندی رفعتش داده است (و رفعناه مکاناً علیاً).

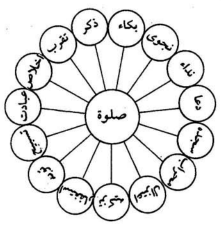
با وجود این که از اشارات فوق نمی توان نکته ای در رابطه با «صلوة» و دعا و مناجات و ... که سیاق اصلی سوره می باشد، پیدا کرد، اما از دو آیه بعد که جنبه نتیجه گیری و جمع بندی این سری آیات مربوط به انبیاء را دارد می توان هماهنگی اخلاقی ادریس (ع) را با سایر انبیاء توصیف شده در سوره دریافت نمود. (...اذا تتلی علیهم آیات الرحمن خروا سجدا و بکیاً) در اینجا بزمین سجده افتادن و گریستن پس از تلاوت آیات «رحمن» مشخصه عمومی انبیایی معرفی شده که در این سوره به پیامبر (ص) فرمان داده شده از آنها در کتاب یاد کند (واذکر فی الکتاب...).

\*

اکنون اگر خواسته باشیم در چارچوب مفهوم وسیع «صلوة»، کلماتی را که در مورد انبیاء توصیف شده، به کار رفته است در کنار هم قرار دهیم و نظام و سیستم واحدی را

۱. تعداد این انبیاء بجز حضرت مریم ۱۰ نفر می باشد (زکریا، یحیی، مریم، عیسی، ابراهیم، اسحق، یعقوب، موسی، هارون، اسمعیل، ادریس) علی نبینا و علیهم السلام

تصور نماییم که ارتباط کلمه مرکزی صلوة را با اعمالی که از آن ناشی می شود، دریافت نماییم می شود، دریافت نماییم می توانیم شکل زیر را ترسیم نماییم. همه این اعمال بازتاب رحمت پروردگار «رحمن» در وجود انبیاء است، آنها از طریق «صلوة» که نقطه مرکزی اعمال ذکر شده است، حق بندگی خود را در برابر «رحمن» بجای آورند و به رشد رسیدند.



#### كلمات كليدي

در این سوره مانند سوره های دیگر برخی از کلمات کاربرد بیشتری پیدا کردهاند که توجه به این امر می تواند تمرکز و عنایت سوره را نسبت به موضوعات موردنظر نشان دهد. در این جا به عنوان نمونه چند موضوع مطرح شده است که رابطه موارد مختلف کاربرد یک کلمه را در کل سوره نشان دهد. برای این امر آیات موردنظر را زیرهم می نویسیم و به ارتباط فیمابین دقت می نماییم. این آیات معمولاً یکدیگر را تفسیر می کنند و ابهام واشکال را رفع می نمایند. اولین کلمه ای که انتخاب می کنیم «رحمن» است.

آیه (۱۸) قالت انی اعوذ بالرحمن منک ان کنت تقیا

( (۲۶) ...فقولی انی نذرت للرحمن صوما فلن اکلم الیوم انسیا

( (۴۴) یا ابت لا تعبدالشیطان ان الشیطان کان للرحمن عصیا

( (۴۵) یا ابت انی اخاف ان یمسک عذاب من الرحمن...

( (۵۸) ...اذا تتلی علیهم آیات الرحمن خروا سجدا و بکیا

( (۶۱) جنات عدن التی وعد الرحمن عباده بالغیب...

( (۶۹) ثم لننزعن من کل شیعه ایهم اشد علی الرحمن عتیا

( (۷۵) من کان فی الضلاله فلیمدد له الرحمن مدا

بەطور كلى

« (٧٨) اطلع الغيب ام اتخذ عندالرحمن عهدا

« (٨٥) يوم نحشر المتقين الى الرحمن و فداً

« (٨٧) لا يملكون الشفاعة الا من اتخذ عند الرحمن عهدا

« (۸۸) و قالوا اتخذالرحمن ولدا

« (٩١) ان دعوا للرحمن ولداً

« (٩٢) و ما ينبغى للرحمن ان يتخذولدا

« (٩٣) أن كل من في السموات والارض الا اتى الرحمن عبدا

« (٩۶) انالذين آمنوا وعملوا الصالحات سيجعل لهم الرحمن ودا أ

اعراب جاهلت «الله» را قبول داشتند و او را خالق خود و همه هستی می شناختند اما معتقد بودند «الله» فقط خالق است و رابطه ای با انسانها ندارد. و چون دور از تصور و دسترس انسانها است، باید متوسل به شفیعانی مثل: بتها، ملائک، جنها و افرادی از بشر شد که خداوند ولایت یا تدبیر اموری از جهان را به آنها سپرده است. به این ترتیب مشرکین بجای این که با خدای «رحمن» از طریق «صلوة» رابطه برقرار کنند، با انکار رحمن ادل به بتها یا واسطه هایی می بستند و برای آنها نذر و نیاز و قربانی و عبادت می کردند. در این سوره نشان می دهد که خداوند «رحمن» است. یعنی پس از خلقت او را رها نکرده دائما سایه رحمتش را بر او گسترانده است. انسان نیز برخلاف تصور مشرکین مجبور نیست واسطه ها را عبادت کند بلکه مستقیما از طریق دعا و عبادت و استغفار و مناجات و توبه و ... می تواند را خدا نزدیک شود.

بهطور کلی

آیه (۲) ذکر رحمت ربک عبده زکریا (زکریا)

((۳۰) قال انی عبدالله اتینی الکتاب... (عیسی)

((۳۶) وان الله ربی و ربکم فاعبدوه (از زبان حضرت محمد (ص)

((۴۲) اذ قال لابیه یا ابت لم تعبد مالا یسمع و...)

((۴۲) یا ابت لا تعبدالشیطان....

((۴۹) فلما اعتزلهم و ما یعبدون من دون الله...

((۶۱) جنات عدن التی وعدالرحمن عباده بالغیب

((۶۱) تلک الجنة التی نورث من عبادنا من کان تقیا

((۶۳) رب السموات والارض و ما بینهما فاعبده واصطبر لعبادته...

((۸۲) کلا سیکفرون بعبادتهم و یکونون علیهم ضدا

ا. برخى از آيات قرآن صريحانشان مى دهد مشركين بااين كه به والله معتقد بودند، رحمن را انكار مى كردند. از جمله: انبياء ٣٤ (و هم بذكر الرحمن كافرون)، رعد ٣٠ (وهم يكفرون بالرحمن) فرقان ٥٠ (و اذا قيل لهم اسجدوا للرحمن قالوا و ماالرحمن)، اسراء ١١ (قل ادعوا الله او ادعوا الرحمن)، زخرف ٣٣ (لجعلنا لمن يكفر بالرحمن...) و ٣٥/١٥ ـ ٣٧/٤٩ ـ ٩٧/٢٩ و...

نداء

آیه (۳) اذ نادی ربه نداء خفیا (زکریا)

« (۲۴) فناديها من تحتها الا تحزني...

« (۵۲) و ناديناه من جانب الطور الايمن و قربناه نجيّاً (موسى)

دعا

آیه (۴) ... ولم اکن بدعائک رب شقیا (از زبان زکریا)

« (۴۸) ... و ادعوا ربى عسى الا اكون بدعاء ربى شقيا (از زبان زكريا)

« (٩١) ان دعوللرحمن ولدا

مسئله «عبادت» از عمده ترین موضوعات مطرح شده در سوره می باشد که رابطه مستقیم با کلمات «رحمن» و صلوة دارد. معنای لغوی این کلمه، تسلیم شدن و هموار کردن موانع و مقاومتهای نفس است، همانطور که برای عبور اتومبیل جاده تسطیح می شود تا اصطکاک و مقاومت با صاف کردن دست اندازها و پستی و بلندی ها بحداقل برسد، و این کار را «عَبَّدَ الطَّریق» می گویند، عبادت انسان هموارکردن موانع نفسانی و مخالفتهایی است که در برابر فرامین الهی سر می زند. عبادت گرچه در قالب اوراد و حرکاتی مثل نماز، دعا، مناجات، تسبیح و ... انجام می شود، ولی در واقع از احساس و ادراکی ناشی می شود که انسان خود را جزیی از عالم بیکران می بیند و می خواهد با گردن نهادن به فرامین الهی و تسلیم شدن در برابر مشیت و تقدیر پروردگار حکیم، با بقیه مخلوقات هماهنگ شود و همه منیت های مستکبرانه خود را، که موانع پذیرش فرامین الهی هستند زیر پا نهد.

در ابتدای سوره، زکریا را به عنوان عبد معرفی می نماید (ذکر رحمت ربک عبده زکریا) و اولین کلام عیسی بن مریم را (علیرغم ادعای مسیحیان) عبد خدا بودن نقل می کند (قال انی عبدالله اتینی الکتاب...). وقتی از ابراهیم یاد می کند انتقادهای او را به پدرش به خاطر عبارت بت ها و شیطان و کناره گیری اش را از معبودهای آنها مطرح می سازد و در جابجای سوره عبادت رب العالمین را که پروردگار همه مردم و آسمانها و زمین است، فرمان می دهد. و بالاخره در نشئه پس از مرگ، از وعده هایی که خداوند در بهشت برای عباد خود مهیا ساخته و انکار مشرکین را نسبت به معبودهای دوران حیات یاد می کند و سرانجام در اواخر سوره (آیه ۹۳) تاکید می نماید که همه موجودات عالم به عبودیت خداوند روی می آورند (ان کل من فی السموات والارض الا اتی الرحمن عبدا).

از جمله موضوعات مهم در این سوره، تقوی می باشد که جمعاً شش بار بهآن توجه شده است:

آیه (۱۳) و حنانا من لدنا و زکوة و کان تقیا

« (۱۸) قالت انی اعوذ بالرحمن منک ان کنت تقیا

« (٤٣) تلك الجنة التي نورث من عبادنا من كان تقيا

« (٧٢) ثم ننجى الذين اتقوا و نذرالظالمين فيها جثيا

« (۸۵) يوم نحشر المتقين الى الرحمن و فداً

« (٩٧) فانما يسرناه بلسانك لتبشر به المتقين و تنذر به قوما لداً

آیه اول در شان حضرت یحیی (ع) است و آیه دوم از زبان حضرت مریم، سه آیه بعد بهشت ابدی، نجات از آتش و به مهمانی خدا در آمدن در روز حشر را اختصاص به متقین می دهد و بالاخره در آخرین آیه آسان کردن قرآن را بزبان پیامبر اکرم (ص) برای بشارت به متقین می شمرد. (دو آیه آخر جمع بندی سوره محسوب می شود).

امر و قضاى الهى - در اين سوره چهار بار به موضوع «قضاى امر» اشاره شده كه بسيار قابل توجه و ملاحظه مى باشد. آيه ٣٥ (سبحانه اذا قضى امراً فانما يقول له كن فيكون) - آيه ٣٥ (انذرهم يوم الحسرة اذقضى الامر) - آيه ٢١ (و كان امرا مقضياً) - آيه (٧١) وان منكم الا واردها كان على ربك حتما مقضياً.

### سالنزول

آیات سوره مریم در سالهای میانی دوران بعثت در مکه نازل شده است. مطابق محاسبات کتاب سیر تحول قرآن، آیات ابتدای سوره تا آیه ۷۵ (به استثنای ۷ آیه ۳۴ تا ۴۰ که مثل جمله معترضهای آهنگ متفاوتی دارد) مربوط به سال هفتم بعثت است (۴/۴ سوره) و ربع باقیمانده (آیات ۷۶ تا ۹۸) که به موضوع تنذیر آخرت در برابر شرک تعلق دارد مربوط به سال چهارم بعثت می باشد. در مورد این سوره نیز همانند سایر سوره ها، ترتیب نزول ملاک تدوین نبوده بلکه آیات موخر مقدم آمده است.

#### آهنگ آيات

تمامی ۹۸ آید این سوره بداستثنای ۷ آید آن (۴۳ تا ۴۰) با حرف «الف»تنوین دار ختم می شوند. ۷ آید استثنا که مانند جمله معترضهای بین داستأن عیسی بن مریم و حضرت ابراهیم (ع) قرار گرفته، دقیقا نتیجه گیری و مقصود از ولادت حضرت عیسی (ع) را بیان می کند و به نظر می رسد به همین دلیل برای جلب توجه بیشتر آهنگش تغییر یافته است، گرچه مطابق محاسبات جدول کتاب سیر تحول قرآن، این سری آیات یک سال بعد از آیات قبل آن نازل شده است.

#### مقایسه با سوره کهف

دو سوره کهف و مریم که بدنبال هم قرار گرفتهاند، از جهات عدیدهای با یکدیگر مشابهت دارند که ذیلا به برخی از این موارد اشاره می کنیم:

۱-عبادت - در هر دو سوره موضوع عبادت از محورهای اساسی می باشد، اما هر کدام از زاویه بخصوصی به این مسئله پرداخته اند. مشتقات این کلمه در سوره کهف ۶ بار و در سوره مریم ۱۲ بار بکار رفته است که بخصوص در دومی رقم بسیار بالایی است. آغاز هر دو سوره اشارهای به عبد دارد، در سوره کهف محمد (ص) را به صفت عبد خدا یاد می کند (الحمدالله الذی انزل علی عبده الکتاب) و در سوره مریم زکریا (ع) را (ذکر رحمت ربک عبده زکریا) - در هر دو سوره عبودیت غیر خدا مذمت شده است.

۲-رب در هر دو سوره «ربوبیت» خداوند بیش از «الوهیت» او مورد توجه قرار گرفته است. به طوری که تعداد نام رب (به صورت مضاف) در سوره کهف و مریم ۳۷ و ۲۳ می باشد. در حالی که تعداد نام «الله» ۲۰ و ۸ است که در مجموع کمتر از نصف می باشد، همان طور که گفته شد، مشرکین به الله اعتقاد داشتند، اما ربوبیت او را که به تدبیر دائمی حیات انسان و جهان ارتباط پیدامی کند قبول نداشتند. از آنجایی که مسئله توحید و قیامت (که در سوره کهف مورد بحث قرار گرفته) و رحمانیت و صلوة (که در سوره مریم موضوع اساسی را تشکیل می دهد) در چارچوب ربوبیت خداوند قرار دارد به این دلیل این سوره روی کلمه رب تاکید بیشتری نموده است.

۳-رحمت مخصوص - در هر دو سوره به رحمت ویژهای که از جانب خداوند به بعضی بندگان برگزیدهاش تعلق گرفته اشاره کرده است که ذیلا عبارتند از:

> آیه (۱۰) ربنا اتنا من لدنک رحمة « (۶۵) فوجدا عبداً من عبادنا اتیناه رحمة من عندنا « (۸۲) ..رحمة من ربک و ما فعلته عن امری « (۹۸) قال هذا رحمة من ربی

> > آیه (۲) ذکر رحمت ربک عبده زکریا مریم (۱۳) و حنانا من لدنا و زکوة و کان تقیاً « (۲۱) ولنجعله آیة للناس و رحمة منا

در ضمن کلمات «لدن» و «عند» در هر دو سوره آمده است:

كهف: ربنا اتنا من لدنكرحمة - علمناه من لدنا علما - بأساً شديدا من لدنه، والباقيات الصالحات عند ربك

مريم: وهب لى من لدنكرحمة - حنانا من لدنه - كان عند ربه مرضيا - ام اتخذ عندالرحمن عهدا - عند ربك

۴-ذکر - مشتقات ذکر در سوره کهف ۶ بار (آیات ۲ - ۵ - ۱۶ - ۱۸ - ۵۱ - ۵۱ - ۵۱ - ۵۱ - ۵۱ و در سوره مریم ۷ بار (آیات ۲۴ - ۲۸ - ۵۷ - ۳۳ - ۷۰ - ۸۳ - ۱۰۱) آمده است که در هر دو مورد قابل توجه می باشد.

۵ جعل این کلمه در سوره کهف ۱۵ بار و در سوره مریم ۸ بار تکرار شده است که قابل ملاحظه و بررسی می باشد. جعل الهی معنای خاصی دارد که باید توجه داشت.

#### ٤ ـ با قيات الصالحات

نيمه دوم آيات ۴۶ سوره كهف و ۷۶ سوره مريم بدترتيب ذيل مشابه هستند:

المال والبنون زينة الحيوه الدنيا والباقيات الصالحات خير عند ربك ثوابا و خير املا و يريدالله الدين اهتدوا هدى والباقيات الصالحات خير عند ربك ثوابا و خير مردا.

بخش دوم هر دو آیه تقریبا با هم انطباق دارند. اما بخش اول آنها به تناسب سوره تغییر کرده است، در سوره کهف به دلیل آنکه دلبستگی به زینت دنیا مذمت شده صحبت از مال و بنون رفته ولی در سوره مریم که بحث از رحمن و صلوة است، هدایت پذیری (اهتداء) موردنظر قرار گرفته است. درضمن جمله باقیات الصالحات منحصراً در این دو سوره به کار رفته است.

۷-اعتزال - کناره گیری از معتقدات و فرهنگ منحط وجاهلی، قدم نخست برای حرکت بسوی خدا محسوب می شود. در سوره کهف از کناره گیری جوانان آگاه و مومن یاد می کند (واذ اعتزلتموهم و ما یعبدون من دون الله فاووا الی الکهف) و در سوره مریم از کناره گیری حضرت مریم (ع) (اذ انتبذت من اهلها مکانا شرقیا) و کناره گیری حضرت ابراهیم (ع) (واعتزلکم و ما تدعون من دون الله وادعوا ربی ... فلما اعتزلهم و ما یعبدون من دون الله ...)

## ارتباط سوره های مریم و طه (۲۰ و ۱۹)

۱- آیه ماقبل آخر سوره مریم آسان کردن قرآن را بزبان پیامبر اکرم، برای بشارت متقین و اندار مردم معاند و لجباز می شمارد و اولین آیه سوره طه نیز نازل کردن قرآن را بر آن حضرت، نه برای به رنج افتادن، که برای بیدار کردن مردم خدا ترس بیان می کند. بنابراین موضوع نقش قرآن برای بشارت و اندار و یادآوری، محور متصل کننده مباحث دو سوره می تواند محسوب گردد، وقتی رسالت پیامبر بشارت و اندار و تذکر باشد، دیگر تکلّف و برنج افتادن برای هدایت آنها ضرورتی ندارد.

مريم (٩٧) فانمايسرناه بلسانك لتبشر بهالمتقين و تنذر به قوماً لداً.

طه (٢) ما انزلنا عليك القرآن لتشقى - الا تذكرة لمن يخشى.

۲- آخرین آیه سوره مریم هشداری است به منکرین رسالت پیامبر با یادآوری اقوام گمراهی که بهلاکت رسیده و کوچکترین اثر و صدائی از آنان دیده و شنیده نمی شود. این اشاره اجمالی و سربسته را در سوره طه با شرح مفصل داستان حضرت موسی و رسالتش برای رفتن نزد فرعون و نجات بنی اسراییل تعقیب می نماییم و مهم ترین مورد و مصداق هلاکت اقوام منحرف را در قوم فرعون می یابیم، به این ترتیب بطور کاملاً طبیعی و قابل انتظار، داستان موسی و فرعون بدنبال سوره مریم آمده است.

۳- نام «رحمن» مشخصه اصلی سوره مریم است که ۱۶ بار در آن تکرار گردیده است ۱ (نزدیک به یک سوم کاربرد این نام در کل قرآن) به طوریکه در ۱۴ آیه انتهایی این سوره ۷ بار بطور کاملا چشمگیری رحمانیت عام خداوند را مطرح کرده است، در سوره طه نیز، در همان ابتدا، تنزیل قرآن را از جانب آفزیننده زمین و آسمانهای بلند، بدلیل رحمن بودن خالق که اداره جهان هستی به ید قدرت او است توجیه می نماید:

تنزيلا ممن خلق الارض والسموات العلى \_ الرحمن على العرش استوى

نام رحمن در سوره طه نیز ۴ بار تکرار شده است که پس از سوره های مریم (۱۶ بار) و زخرف (۷ بار) بیش از بقیه سوره ها می باشد (البته مساوی سوره های ۲۰ - ۲۱ – ۳۶ – ۶۷). به این ترتیب می توان گفت موضوع رحمانیت عام خداوند از وجوه مشترک و متصل کننده دو سوره می باشد که در سوره مریم تجلی این رحمانیت را در عنایتی که به انبیاء سلف شده (حضرت عیسی، زکریا، یحیی، مریم و...) مشاهده

۱. در کل قرآن نام رحمن ۵۷ بار تکرار شده است و تنها در سوره مریم است که مرتبا آثار پر برکت این نام جلوه می کند و بر آن بطور متمرکزی تاکید می شود.

## ۳۵۶/نظم قرآن

مى نماييم و در سوره طه در پيامبر اسلام و حضرت موسى.

۴- در اواخر سوره مریم از عبودیت و فرمانبری مطلق تمامی موجودات آسمانها و زمین از خداوند «رحمن» یاد می کند (آیه ۹۳) و در سوره طه (آیات ۴ و ۶) از آفرینش زمین و آسمانهای بلند برافراشته و تعلق کامل آنها و آنچه بین آنها و زیر زمین است به خداوند رحمن. بنابراین موضوع «سموات والارض» نیز از مسائل ربط دهنده میان دو سوره می باشد.