# سوره «الرحمن» (۵۵)

سوره «الرحمن» که عروس قرآن نامیده شده، تنها سورهای است که با اسمی از «اسماءالحسنى» آغاز گرديده است. نام «الرحمن» كه مبالغه «رحمت» است، بر گستردگی و توسعه رحمت الهی بر جمیع اشیاء و موجودات عالم دلالت دارد (و برحمتک التي وسعت كلشيء) بطوريكه همه آنچه در آسمانها و زمين است، در حيات و حركت وجودی خویش، دائماً دست نیاز بسوی او دارند و او هرلحظه در کار و شأنی است (یسئله من في السموات والارض كل يوم هو في شأن). چنين تصور زنده و ديناميك از پروردگار عالم كه مستمراً مخلوقات خود را تحت نظر دارد و سايه رحمتش همچون نور بر آنها می تابد، دربرابر اعتقادات جاهلانه و ایستای مشرکین که با انکار ربوبیت و رحمانیت<sup>۲</sup>، خدا را آفریدگاری می شناختند که مخلوقاتش را پس از آفرینش به حال خود رها کرده یا به فرشتگان و الهد مختلف سپردهاست جلوه خاصى پيدا مى كند.

رحمت الهي بر انسان بهشكل نعمت هاي متنوع و بيكراني كه ازهمه جهت بر او ارزاني داشته جلوه می کند، این نعمتهای عظیم که در دنیا مؤمن و کافر را دربر گرفته، دربرابر نعمتهای فوق العاده عظیم تری که در آخرت برای متقین فراهم شده، ناچیزجلوه می کند. ۳ در این سوره گوشهای از آن نعمتها را که مطلقاً در قالب ذهن و اندیشه دنیانگر و محدود بشر نمی گنجد بهمدد استعاره و تمثیل، در تشبیه بهنعمتهای دنیائی بیان کرده است.

ا قسمتى از اولىن بند دعاى كميل.

٢ . ازجمله آيد ٢٠ سوره فرقان (و اذا قيل لهم اسجدوا للرحمن قالوا و ماالرحمن انسجد لما تأمرنا وزادهم نفوراً)

٣. بدفرمايش حضرت على در نهج البلاغه (خطبه ١٠٩ نسخه صبحي صالح) سبحانك ... و ما اسبغ نعمك في الدنيا، و ما اصغرها في نعم الاخرة

(ثلت آخر سوره)

نعمت الهی را در این سوره با کلمه «آلاء» که بلیغ تر از نعمت است با نسبت دادن به پرودگار ۳۱ بار تکرار کرده است (فبای آلاء ربکما تکذبان). این ترجیع بندر تکراری که خطاب به انس و جن است، ارتباط نعمت ها (آلاء) را با مسئله «ربوبیت» (ربکما) که مورد انکار مشرکین بوده نشان می دهد. به این ترتیب درس «توحید» را به مشرکینی که علیرغم اعتقاد به «الله»، (همچون بسیاری از خداپرستان امروزی) ربوبیت و رحمانیت را از او منتزع کرده، سر بر آستانه معبودها و آلهه و ارباب متفرق فرود می آوردند آموزش می دهد.

انواع نعمتها

نعمت هائی که در این سوره ذکر گردیده فراوان است و از آیه ۱۲ به بعد مرتباً به دنبال یادآوری هر کدام جمله «فبای الاءربکما تکذبان» تکرار می گردد. امّا مقدمه ۹ آیه ای سوره (که چنان جمله ائی بدنبال آیات آن نیامده) وضعیت مستقلی دارد که مشرف بر بقیه آیات می باشد. اگر این آیات را با نظم خاصی که دارد بنویسیم به روابط فیمابین آنها بهتر پی می بریم:

الرحمن، علم القرآن خلق الانسان علمه السان

الشمس والقمر بحسبان والنجم والشجر يسجدان والسماء رفعها و وضع الميزان

الاتطغوا في الميزان واقيموا الوزن بالقسط و لا تخسروا الميزان

مقدمه فوق را همانطور که ملاحظه می کنید می توان با توجه به معنا و مقصود و طول و آهنگ آیات آن، به سه قسمت تجزیه کرد. قسمت اوّل که از سه آیه دو کلمه ای تشکیل شده ارتباط انسان را با تعلیم قرآن و آموختن بیان نشان می دهد. در قسمت دوم از انسان فراتر رفته ماه و خورشید و ستاره ها و آسمان برافراشته را که همگی با نظم و «میزان» خاصی در حرکت هستند نشان می دهد و بالاخره در سومین قسمت از «میزان» حاکم در آسمانها نتیجه گرفته،

۱. کلمه «انس» ۱۸ بار در قرآن به کار رفته که در تمامی موارد همراه «جن» آمده است. در موارد دیگر کلمه «انسان» یا «ناس» استعمال شده است.

خطاب به انسانها آنها را از طغیان نسبت به میزان بازمی دارد و در انجام معاملات به برپاداشتن میزان و اجتناب از زیان رساندن نسبت به دیگران توصیه می نماید. این سه بخش درار تباط ظریفی با یکدیگر قرار دارند. ابتدا تعلیم و آموزش اصول و معیارها (کتاب) مطرح می گردد و تبیین آن در جوامع انسانی (آیات لفظی و کلامی)، آنگاه آیات تکوینی در طبیعت کون و مکان و عظمتهای کیهانی و نظم حیرت آور آن نشان داده می شود تا چشم بصیرت انسان باز گردد و با مشاهده «میزان» در عالم هستی پی به لزوم رعایت «میزان» در روابط خود با دیگران ببرد.

نکته شگفت در این است که تعلیم قرآن را در قسمت اوّل، مقدم بر خلقت انسان قرار داده است. (الرحمن، علم القرآن، خلق الانسان) گویا در رابطه با «رحمانیت» خدا، تعلیم قرآن مصداق بارزتری از رحمت واسعه او در مقایسه با خلقت انسان باشد . و این نعمت را از آن جهت مقدم بر بقیه مطرح کرده که بدلیل سوق دادن انسان به هدایت و سعادت ایدی قابل قياس با هيچ نعمتي نيست (الله اعلم). خلقت انسان نيز با پيچيدگيهاي حيرت آوري كه دارد، ازمیان انواع مخلوقات، نشانه دیگری بر «رحمانیت» خالق است. امّا نعمت بیان که کمتر موردتوجه قرار می گیرد، شگفتی دیگری است. حیوانات که بطور غریزی با اصوات و حركات محدودي منظور خود را بههمنوع خويش منتقل مي نمايند، قدرت بيان كامل ندارند و بنظر نمی رسد تنوع و کمالی در این جهت داشته باشند، امّا انسان ازطریق ابداع حروف و کلمات، علاماتی را بتدریج درطول تاریخ خود برای اشاره به مفاهیم طبیعی و مكنونات ضمير بوجود آورده است كه مقدمه وضع قراردادي لغات و فرهنگهاي متنوع گشته است. به این ترتیب اندیشه و احساسات خود را بهروشن ترین وجه به نسلهای بعد منتقل کرده و این امر خود موجب رشد تمدن و فرهنگ گشته است. معنان «بیان» در «علمه البيان» پرده برداري از ضمير و روشن كردن مشكل و مجهول است. همين كه خداوند با استعدادی که در انسانها به ودیعه گذارده و الهامی که در تبیین مکنونات قلبی به آنها کرده، خود از نعمت های عظیمی است که کمتر به آن توجه داریم. کافی است لحظه ای به سخنان بلیغی که از رسول اکرم (ص) یا ائمه (ع) نقل شده، یا نوشته های گرانقدری که از طریق تعلیم بیان و پیدایش لغت و حروف و ادبیات انشاء شده بیندیشیم و ببینیم اگر چنین نعمتی نبود در چه بربریت و توحشی زندگی می کردیم.

و امّا دومین قسمت مقدمه، همانطور که گفته شد، به عظمت های خارج از وجود انسان

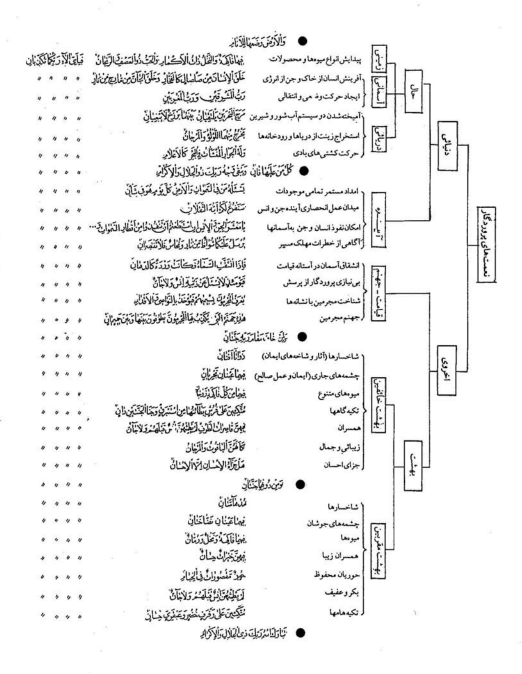
ا. موضوع قرآن در سوره قبل (قمر)نیز که با ۴ بار تکرار ترجیع بند و لقدیسرناالقرآن للذکر فهل من مدکری شاخص شده بود با افتتاح این سوره که تأکید بر تعلیم قرآن دارد پیوند می خورد.

که هرکدام مصداقی از «رحمانیت» خداوندگار عالم است اشاره دارد؛ نظم و «حساب» داشتن خورشیدوماه (الشمس والقمر بحسبان)، دراختیار خدا قرارداشتن و تسلیم قوانین حاکم بر هستی بودن ستاره و درخت (والنجم والشجر یسجدان) و بالاخره گسترش حیرت آور آسمان و قراردادن میزان در آن. (والسماء رفعها و وضع المیزان). از همه این مقدمات، آیات کلامی و کیهانی، چنین نتیجه گرفته می شود که انسان نیز باید دارای «میزان» باشد!

از آیه (۱۰) به بعد شرح نعمتهای گسترده الهی شروع می شود و پس از ذکر هر نعمتی عبارت «فبای آلاءربکما تکذبان» تکرار می گردد.

این نعمت ها به دوبخش عمده، نعمت های دنیائی و نعمت های اخروی تقسیم می شوند. نعمت های دنیائی نیز خود به دوبخش نعمت های حال و نعمت های آینده (در همین دنیا برای نسلهای بعد) تقسیم می گردد. همچنین نعمت های دنیائی حال به نعمت های زمینی و آسمانی و دریائی تقسیم می گردد. نمودار صفحه بعد تقسیم بندی نعمت های را نشان می دهد:

<sup>1.</sup> بسيارى از مفسرين و مترجمين قرآن كلمات نجم و شجر را گياه بدون ساقه و با ساقه ترجمه كرده اند در حاليكه اين معنا گذشته از آنكه با سياق آيات قبل و بعد كه مربوط به عظمت هاى كيهانى است همآهنگى ندارد. اصلا در قرآن كلمه نجم و نجوم كه ۱۳ بارتكرار شده، گرچه در لغت غرب قديم آمده باشد، به معناى گياه بى ساقه بكار نرفته است. در آيه ۱۸ سوره حج نيز از سجده آنچه در آسمانها و زمين است و خور شيد و ماه و ستاره ها و كوهها و در ختان و جنبندگان بسيارى از انسانها شاهد مى آورد كه در آن سجده نجوم و شجر نيز تصريح شده است. الم تر ان الله يسجد له من فى السموات و من فى الارض و الشمس و القمر و النجوم و الشجر و الدّواب و كثير من الناس و كثير حق عليه العذاب...



### الف ـ نعمتهاى دنيائي حال

آیات ۱۰ تا ۲۵، این ردیف نعمتها را که با جمله: «کلٌ من علیها فان ـ و یبقی وجه ربک ذوالجلال والاکرام» ختم می شود نشان می دهد. همانطور که ملاحظه می شود نعمتهای دنیائی را به سه دسته زمینی (والارض...)، آسمانی (رب المشرقین و...) و دریائی (مرج البحرین...) تقسیم کرده که باز هم این نعمتها با جزاء کوچکتری تقسیم می شوند:

والارض وضعها للانام (1 فيها فاكهة والنخل ذات الاكمام (نعمتهاي باغي) (نعمتهاي زميني) (٢- والحبُّ ذوالعصف والريحان (نعمتهاي صحرائي) (٣- خوات الإنسان من صلصال كالفخيار، وخلق ال

۳ خلق الانسان من صلصال كالفخار، و خلق الجان من مارج من نار

(نعمتهای آسمانی)

ع- ربُ المشرقين و ربالمغربين (پيدايش فصول دراثر اختلاف

حرکت زمین)

مرج البحرين يلتقيان [- بينهما برزخ لايبغيان (ايجاد دوگانگي ها) (نعمتهاي دريائي) (محصول دوگانه) (محصول دوگانه)

[٣\_ و له الجوار المنشات في البحر كالاعلام (حركت كشتي)

در این بخش به دنبال ۷ دسته از نعمتهای الهی ۷ بار ترجیع بند «فبای الاء ربکما تکذبان» تکرار شده است، ۲ دسته از این نعمتها زمینی هستند: پیدایش باغات که انواع میوه ها را بوجود می آورند ۱، پیدایش مزرعه که انواع غلات و گیاهان معطر را پرورش می دهند، ۲ دسته نیز مربوط به آسمان بالای زمین و تحولات جوی ناشی از آن می شود. یکی پیدایش انسان از عناصر مادی و خلقت جن از شعله آتش (انرژی خالص) است که به گفته زیست شناسان، حیات در کره زمین در فرآیند برخورد امواج و عناصر کیهانی با جو زمین و به دنبال آذر خشهای شدید و طولانی آن، و درنتیجه فعل وانفعالات شیمیائی ناشی از ترکیب نزولات جوی با عناصر مادی و رسوبات رسسی کناره سواحل دریاها به وجود آمده است. بالاخره تنوع طلوع و غروب خورشید که به دلیل تغییر شعاع گردش زمین به دور خورشید فصول نبود هر گز حیاتی در کره زمین ممکن نمی گشت. و امّا نعمت هائی که مربوط به دریاها می شوند ۳ دسته هستند:

ا. علت اینکه محصول در خت نخل (خرما) از میان میوه ها مشخصاً یادآوری گردیده (فیها فاکهة والنخل ذات الاکمام) شاید بدلیل غذائیت این محصول علاوه بر میوه بودن آن می باشد. شاید هم هضیم بودن آن یا خواص بیشماری که دارد و کالری و ویتامین های فراوان آن موجب این اختصاص شده باشد (والله اعلم).

۱- آبهای شیرین و شور (آب رودخانه ها و دریاها) که موجب آثار پربرکتی می گردد او نشان می دهد دو کیفیت مختلف علیرغم تضاد ماهیتی چگونه می توانند درکنار هم زندگی کنند و هردو آثار مفید و ارزنده ای داشته باشند ۲. شاید بیان این دوگانگی در رابطه با آفرینش جن و انس متضمن این معنا نیز باشد که هر دو نوع نامبرده درکنار هم زندگی می کنند و با برزخی که میان آنهاست در قلمرو یکدیگر وارد نمی شوند (ماده و انرژی) و هر دو نوع مانند آبهای شور و شیرین که لوالو و مرجان دارند محصول وجودی مفیدی می توانند عرضه نمایند.

۲ نعمت دوم تولید لوءلوء و مرجان به عنوان زیباترین محصول زینتی دریاها است<sup>۳</sup>، گرچه در سوره های دیگر از محصولات دیگر دریا همچون ماهی تازه یاد می شود، امّا در اینجا چون منظور بیان زیباترین جلوه های نعمت های خدائی است، از این دو گوهر یاد می شود تا شاید انسان نیز گوهر وجودی خویش را ظاهر نماید.

۳ و بالاخره سومین نعمت دریائی جریان یافتن کشتی های بادبان برافراشته کوه پیکر در دریاها و اقیانوس ها است که به نیروی رحمت الهی (باد) وسیله حمل ونقل انسان و کالاهای او به اقصی نقاط عالم می گردند. <sup>3</sup>

نعمتهای فوق که در ۷ دسته معرفی گردید، مطلوب بودن آن برای کسی مورد تردید نمی باشد. امّا نتیجه ای که ازاین نعمتها گرفته می شود این سئوال را پیش می آورد که چگونه فانی شدن آنچه بر روی زمین است (کل من علیها فان) از جمله «آلاء الهی» محسوب می گردد؟ پاسخ این سئوال مقدر را دنباله آیه می دهد که «روی پرودگار صاحب جلال و کرم تو باقی می ماند» (و یبقی وجه ربک ذوالجلال و الاکرام). همین که علیرغم فانی شدن همه نعمت های روی زمین، آنچه رو بسوی خدا دارد، یعنی اعمال خدائی، خداجوئی ها

۱. شطالعرب که از بهم پیوستن دجله و فرات بوجود می آید روزی دوبار دراثر جذر و مد حرکت می کند، هنگامی که آب از طرف دریا بطرف شط کشیده می شود امکان آبیاری فراوانی برای کشاورزان بوجود می آید.

۲. علاوه بر آید فوق، در دو آید دیگر نیز بداین جریان اشاره شده و در رابطه با سیاق سوره برداشته اثنی از این دوگانگی شده است.

فرقان (۵۳) و هوالذى مرج البحرين هذا عذب فرات و هذا ملح اجاج و جعل بينهما برزخاً و حجراً محجوراً فاطر (۱۲) و ما يستوى البحران هذا عذب فرات سأنع شرابه و هذا ملح اجاج و من كل تأكلون لحماً طرياً و تستخرجون حلية تلبسونها

۳. گویا مروارید دریائی در مصب رودخانه ها که آبهای شور و شیرین جریان دارند، بتدریج با رسوب املاح دریائی با مکانیسم خاصی شکل می گیرند.

٤. براى اطلاع بيشتر از اين نعمت مى توانيد به سوره ها و آيات ذيل مراجعه نمائيد: ۴۵/۱۲ د...
 ۲۰/۳۲-۲۲/۶۵-۳۰/۴۶-۳۱/۳۱-۴۲/۳۲ و...

جهت گیریهای خدائی باقی می ماند، خود نعمت بسیار بزرگی است. اگر انسان امیدی به آینده و حیات جاوید نداشته باشد، هرکاری را برای خود مجاز می داند و به پوچی و عبث بودن حیات می رسد. اما این روزنه امید شورانگیزی است که «وجه خدا» یعنی آنچه رو بسوی خدا دارد باقی می ماند و توشه بهشت جاوید می گردد.

## ب ـ نعمت های دنیائی آینده

آیات تا شماره ۲۸ که با جمله «کل من علیها فان و یبقی وجه ربک ذوالجلال والاکرام» ختم می شود، بنظر می رسد فصل اول سوره را تشکیل می دهد. بخصوص آنکه پایان سوره نیز با نام «ذی الجلال و الاکرام» ختم شده است. امّا آیات ۲۸ تا ۳۵ که در بین دو فصل نعمت های دنیائی و اخروی قرار گرفته، چنین می نماید که آینده دنیای بشری را تصویر می نماید. این قسمت از ۴ آبه با ۴ ترجیع بند تکراری تشکیل شده است که ذیلاً اشاره ای مختصر به مفاد آن می نمائیم:

اولین آیه این قسمت (یسئله من فی السموات والارض کل یوم هو فی شأن) که شمول رحمانیت خدا را در تأمین نیازهای تمامی موجودات آسمانها و زمین بیان می کند، علاوه بر اثبات توحید، حرکت روبهرشد و کمال جهان هستی را باجمله «کل یوم هو فی شأن» نشان می دهد. منظور از «یوم» ۲۴ ساعت دنیای زمینی انسانهانیست، بلکه زمانی است که تناسب با نیاز های تکوینی هر مخلوق دارد. به این ترتیب خالق هستی یکسره و دائماً در شأنی از تدبیر امور مخلوقات می باشد. این همان ربوبیتی است که از رحمانیت خدا ناشی می شود. همچنانکه رحمت و عطوفت پدر و مادر منشأ رسیدگی و تربیت فرزند می گردد. چنین بینشی نسبت به جهان هستی که گذشته روبه تکامل تمامی پدیده ها و موجودات گواه و شاهد صادقی بر آن است، آیندهای برای بشریت تصویر می نماید که در اندیشه تنگ امروزی ما نمی گنجد. اگر به پیشرفتهای محیرالعقول علمی بشر در نیم قرن اخیر که از مجموعه دانش و دستاوردهای علمی او درطول تاریخ گذشته بیشتر است نگاهی بیفکنیم و منحنی این پیشرفت را که بطور تصاعدی بالا می رود برای صدها و هزاران (و شاید میلیونها) سال این پیشرفت را که بطور تصاعدی بالا می رود برای صدها و هزاران (و شاید میلیونها) سال آینده ترسیم کنیم، به نتایجی خواهیم رسید که توصیف آن جز حیرت نخواهد افزود.

دومین آیم این قسمت (سنفرغ لکم اید الثقلان)، زمانی را در ذهن تداعی می نماید که جز جن و انس موجود دیگری در روی زمین باقی نمانده یا اگر مانده در خدمت این دو گرانمایه است. می دانیم در برابر عمر ۴/۵ میلیارد ساله زمین نوع انسان نوزاد تازه واردی است که حداکثر یک میلیون سال از پیدایش انواع وحشی آن می گذرد! یعنی اگر عمر کره زمین را

یک سال فرض کنیم، عمر نوع انسان (از ابتدا تاکنون) کمتر از ۲ ساعت می باشد! در این مدت میلیونها نوع از انواع دریائی، پرنده، خزنده و... پا به عرصه وجود گذاشته و پس از میلیونها سال منقرض شده اند. کره خاکی ما بیش از یکصد میلیون سال زیر سم سنگین حیوانات کوه پیکری چون دایناسورها بود و اکنون صدمیلیون سال (صدبرابر پیدایش نوع انسان) از انقراض این نوع می گذرد و به همین نحو انواع موجودات متنوع دیگر... تاریخ طبیعی گواهی می دهد موجودات روی زمین بتدریج تکامل یافته به انسان رسیده اند و با تکامل انسان به تدریج صحنه را برای این نوع کاملتر تخلیه می نمایند. اکنون سراغ پسیاری از پرندگان یا حیوانات وحشی را تنها در باغ وحش های محدود می توان گرفت و از نوع آنها تعداد انگشت شماری بیش باقی نمانده است. با پیشرفت صنعت و تکنولوژی و رشد جمعیت جوامع انسانی و محدودیت محیط زیست بتدریج حیوانات باقیمانده هم منقرض خواهند شد و سرانجام تنها جن و انس (یا حیواناتی که در خدمت آنها هستند مثل گاو و گوسفند یا میکربهای مفید) باقی خواهند ماند که خداوند فارغ از انواع دیگر به کمال این دو گرانمایه خواهد پر داخت (سنفرغ لکم ایه الثقلان).

سومین آیه (یا معشر الجن و الانس ان استطعتم ان تنفذوا من اقطار السموات والارض فانفذوا لا تنفذون الا بسلطان) صحنه دیگری را بر پرده ذهن تضویر می نماید که انسان پیشرفته آینده با تکنولوژی پیچیده خود بر اقطار آسمانها و زمین نفوذ کند و کهکشانها را درنوردد. شاید چنین آرزوئی برای انسان قرن گذشته محال می نمود ولی نسل امروز که شاهد سفینه های فضائی و کشفیات حیرت آور علمی بوده است می تواند چنین آینده ای را باور نماید. امروز با تلسکوپهای فوق مدرن رادیوئی، اخترشناسان کهکشانهای تا فاصله صدها میلیون سال نوری را رصد کرده اند (فاصله خورشید تا زمین فقط ۸ دقیقه و ۱۳ ثانیه است) و تاکنون فاصله ۱۰ هزار کهکشان را با زمین (ازطریق اثر دوپلر بر نوری که از کهکشان می آید با اندازه گیری انتقال قرمز) محاسبه کرده اند. در ذهن خود می توانید مجسم نمائید که فقط ده قرن آینده، انسان بر چه موضع علمی تکیه دارد!

در این سوره که نام انس و جن چهار بار در کنار یکدیگر آمده است، منحصراً در آیه فوق نام جن مقدم بر انس قرار گرفته است. گویا دلیل این امر امکان بیشتر نوع جن برای نفوذ به اقطار آسمانها و زمین نسبت به انسان باشد (شاید به دلیل غیرمادی بودن جن).

و بالاخره در چهارمین آیه (یُرسَل علیکم شواظ من نار و نحاس فلا تنتصران) از خطری در آسمانها بدانس و جن هشدار می دهد که امروز ازنظر علمی با سفرهای فضائی محدود برای دانشمندان آشکار شده است. «شواظ» ازنظر لغوی به شعله بی دود آتش (لهب لادخان فیه) و گرمای بسیار شدید آتش یا خورشید می گویند (حر النار او الشمس شده الغلة) و «نحاس» به دود بی آتش (لهب لا دخان فیه) یا شراره آهن هنگامی که چکش می خورد (ما سقط من شرار الصفر او الحدید اذا طرق) می گویند. و امروز ازنظر جوشناسی روشن شده است که درجه حرارت (سرما یا گرما) بر حسب وجود نور خورشید به چندصد درجه می رسد و از آن بالاتر در نزدیکی ستارگان از هزاران درجه نیز تجاوز می کند، علاوه بر آن اشعه های مرگبار ماوراء بنفش کیهانی و ذرات سنگین مهلکی که در فضا حرکت می کنند، خطراتی برای مسافر فضائی بشمار می روند. در قسمتهای دیگری از فضای مابین ستارگان گازهای مختلفی وجود دارد که در مرحله قبل از فشردگی قرار دارند، این گازهای بدون حرارت (فوق العاده سرد) از عناصری تشکیل شده اند که برای انسان بدون ابزار و حفاظ (...الابسلطان) مرگ آور می باشد.

آیا این امکان که انسان بالاخره در روزگاری هرچند دور، در اقطار آسمانها و زمین نفوذ می نماید، نعمت بزرگی محسوب نمی شود؟ و اگر می شود پس: «فبای آلاء ربکما تکذبان»!؟ نعمت های اخروی

نیمهٔ دوم سوره که از آیه (۳۷) شروع می شود شرح دیگری است از نعمت های بیکران نشته دیگر. آیات این قسمت که ۲۰ بار با جمله تکراری «فبای الاءربکما تکذبان» بدرقه می شود، ۳ موضوع اصلی را توضیح می دهد: ۱ پایان عمر زمین و آغاز قیامت و حساب و کتاب، ۲ سرنوشت حداترسان (متقین) و توصیف جهنم آنان، ۳ سرنوشت خداترسان (متقین) و توصیف بهشت آنان (مقربین و ابرار).

توضیح قسمت اول و دوم به اجمال برگزار شده است (۴ آیه قسمت اوّل، ۵ آیه قسمت دوّم)، امّا از آنجائی که نام سوره «رحمن» است و سیاق آن شرح نعمت های الهی می باشد، قسمت سوّم، یعنی بهشت خداترسان را با ۳۳ آیه (۱۶ آیه آن ترجیع بند تکراری است) توضیح داده است، آنهم در دو سطح مختلف، گویا برای مقربین و ابرار!

#### ١- يايان عمر زمين

قسمت اوّل که با آیه (فاذا انشقت السماء فکانت ورده کالدهان) آغاز می گردد نمایشگر صحنه هولناک مرگ مرحلهای خورشید است. همانطور که در شرح سوره «نجم» توضیح داده شد، هنگامیکه ئیدروژن هسته مرکزی خورشید، که سوخت آن محسوب می گردد، تمام شود، فعل وانفعالات هسته ائی تبدیل ئیدروژن به هلیوم دستخوش اختلال می شود و پوسته نازک اطراف هسته برای جبران این کمبود می سوزد و پوسته خارجی در چنین حالتی با تقلیل تشعشع درونی، که با نیروی جاذبه مقابله می کرد میخواهد منقبض و

فشرده گردد، برای رسیدن به تعادل بشدت منبسط می گردد (حدود یکصد برابر حجم فعلی خورشید). اکنون نور خورشید که بصورت تشعشع از سطح آن خارج می گردد مجبور است بر حجم بیشتری بتابد. نتیجتاً درجه حرارت سطح خارجی از ۵۵۰۰ درجه سانتیگراد فعلی به ۳۰۰۰ درجه افت می کند و رنگ خورشید بجای سفید متمایل بهزرد، قرمز متمایل بهزرد (وردة کالرهان) می شود. این همان نشانهٔ مرحله ای از پایان عمر فعال خورشید یاآستانه قیامت است:

«فاذا انشقت السماء فكانت وردة كالدهان».

این خود نعمتی است که با مرگ خورشید تولد تازهای آغاز می گردد. پس: فبای آلاء ربکما تکذبان.

چنین تحولی بیانگر آغاز قیامت است که یوم الدین یا یوم الحساب نیز محسوب می شود. اکنون نامه اعمال انسانها آنچنان آشکار و واضح است که نیازی بهبازجوئی و پرسش از انس و جنی وجود ندارد (فیومئذ لایسئل عن ذنبه انس ولا جان). این خود نعمت دیگری است برای انسانهائی که حساب روشنی دارند.

۲ ـ سرنوشت مجرمین و توصیف جهنم آنان ـ در این قسمت بیان می کند که چگونه مجرمین بدون اینکه نیازی به سئوال و جواب باشد از علامت چهره شان شناخته می شوند و با خواری و ذلت بسوی جهنم کشیده می گردند. به آنها گفته می شود این همان جهنمی است که تکذیبش می کردید.

در این قسمت که از عذاب مجرمین یاد می کند، سه بار جمله معروف «فبای الاء ربکما تکذبان» همانند قسمتهائی که از نعمت های شناخته شده خدا یاد می کرد، تکرار می گردد. ممکن است این سئوال به ذهن کسی خطور کند که چگونه عذاب می تواند نعمت باشد؟ پاسخ این سئوال را باید از آیات دیگر قرآن گرفت که حساب و کتاب و جهنم و بهشت را دررابطه با هدفداری خلقت و باطل و عبث نبودن آن مطرح می نماید. اگر قرار باشد درس خواندن یا نخواندن، ادب و تربیت داشتن یا نداشتن شاگردان برای معلم کوچکترین تفاوتی نداشته باشد و اصلاً تلاش آنها تأثیری در فهمیدن و آموزش و پروش نداشته باشد، چه حاصلی از مدرسه عاید می شود؟ و اگر به این اصل قرآنی که دائما تکرار می شود توجه نمائیم می فهمیم که هر نفسی خود سازنده آینده خویش می باشد و بدیهی است اگر کسی در حیات دنیائی آمادگی لازم را برای حیات اخروی کسب نکرده باشد دچار محرومیت و رنج خواهد شد. این حقیقتی روشن است که در روز قیامت هر کس اعمال خود را حاضر رنج خواهد شد. این حقیقتی روشن است که در روز قیامت هر کس اعمال خود را حاضر می بیند و پروردگار به احدی ظلم نمی کند:

كهف (۴۹) و وجدوا ما عملوا حاضراً و لايظلم ربك احداً يونس (۴۴) انالله لايظلم الناس شيئاً و لكن الناس انفسهم يظلمون.

### ٣ بهشت خداترسان

این قسمت که با آیه «و لمن خاف مقام ۱ ربه جنتان» آغاز می گردد خود به دو بخش فرعی تقسیم می گردد: بخش اوّل از آیه ۴۶ تا ۶۱ که به گفته بعضی از مفسرین در توصیف بهشت ابرار است و بخش دوم که شامل آیات ۶۲ تا ۷۷ می گردد (هر دو بخش ۱۵ آیه) در توصیف بهشت مقربان ۱ (انبیاء و اولیاء). در هریک از دو بخش نامبرده ۸ بار ترجیع بند «فبای آلاء ربکما تکذبان» تکرار می گردد ۳ و ۷ مشخصه از هریک از دو بهشت توصیف می گردد. ذیلاً مقایسه ای بین این دو بهشت که به روشنی معلوم نیست به کدام دو گروه اختصاص داده شده است می نمائیم:

| كذبان | کما ت | لاءري | فبايّ    | ولمن خاف مقام ربدجنتان                                            |
|-------|-------|-------|----------|-------------------------------------------------------------------|
| ))    | n     | *     | *        | ( فواتا افنان (دارنده شاخسارها)                                   |
| n     | n     | ))    | n        | (۲) فیهما عینان تجریان (دو چشمه پیوسته جاری)                      |
| N     | ))    | ))    | <b>»</b> | 🎔 فيهما من كل فاكهة زوجان                                         |
| . ))  | n     | Ŋ     | )        | (۴) متكئين على فرش بطائنها من استبرق و جنا الجنتين دان            |
| ))    | n     | ,     | . )      | <ul> <li>فيهن قاصرات الطرف لم يطمثهن انس قبلهم ولا جان</li> </ul> |
| ×     | *     | *     | N        | (ع) كانهن الياقوت والمرجان                                        |
| n     | n     | ))    | N        | <ul> <li>هل جزآءالاحسان الا الاحسان</li> </ul>                    |

۱. منظور از خوف مقام ربوبی ترس از عذاب نیست، بلکه آگاهی به شهود و حضور خدا است که از گناه بازمی دارد. همچنانکه فرشتگانی که از عذاب ایمن هستند خوف دارند (یخافون ربهم من فوقهم). این همان آگاهی از قائم بودن خدا بر اعمال است (افمن هو قائم علی کل نفس بما کسبت) که نفس را از گناه بازمی دارد (و امّا من خاف مقام ربه و نهی النفس عن الهوی فان الجنة هی الماوی)

۲. در سوره واقعه (سوره بعدی) و سوره انسان مشخصات دیگری از بهشت مقربین و بهشت ابرار (یا اصحاب الیمین) داده است.

٣. اگر تعداد ترجیع بند فوق را از آیه ٣٩ به بعد که مربوط به قیامت است (فیومئذ...) حساب کنیم ١٩ مرتبه می شود که با آیه ٣٠ سوره مدثر (علیها تسعه عشر) انطباق پیدا می کند.

٤. باید توجه داشت در این سوره به دو بهشت متفاوت اشاره شده بدون آنکه ناثل شدگان به آن دو معرفی شده باشند. معرفی فوق نظر مفسران است.

| ċ | نكذباه   | كماة | لاءرب | فبايآا   |     | و من دونهما جنتان                                       |
|---|----------|------|-------|----------|-----|---------------------------------------------------------|
|   | )        |      | )     | *        |     | ک مُدهآمّتان (سبز سیاهفام)                              |
| 9 | )        | *    | *     | <b>)</b> |     | <ul> <li>فیهما عینان نضاختان (دو چشمه جوشان)</li> </ul> |
|   | *        | )    |       | >        |     | ٣ فيهما فاكهة و نخل و رمان                              |
|   | *        | )    | )     | , )      |     | ۴) فيهن خيرات حسان                                      |
|   | *        | )    | )     | *        | 8 7 | <ul> <li>حور مقصورات في الخيام</li> </ul>               |
|   | X        | )    | *     | *        |     | ﴿ لم يطمثهن انس قبلهم ولاجان                            |
|   | <b>»</b> | ¥    | )     | )        |     | 🕜 متكئين على رفوف خضر و عبقري حسان                      |
|   |          |      |       |          |     |                                                         |

تبارك اسم ربك ذى الجلال والاكرام

این نکته نیز جلب توجه می کند که هریک از دو بهشت خود شامل دو بهشت دیگر است (جنتان)، بنظر می رسد دوگانه بودن بهشت ها در رابطه با دوگانگی جن و انس باشد که هرکدام مختص یکی است (والله اعلم).

نعمتهای فوق که البته در قالب تمثیل و تشبیه به لذّات دنیائی بیان شده و حقیقت آن قابل تصور و درک و فهم ما نیست، با نام مبارک پروردگارصاحب جلال و اکرام ختم می شود (تبارک اسم ربک الذی الجلال والاکرام). به گفته برخی مفسرین کلمه «جلال» جامع صفاتی است که عظمتهای الهی و نوعی دفع و منع را نشان می دهد (مثل: عظمت، علو، کبریاء، عزت، احاطه و غیره). و کلمه «اکرام» صفات جمال ربوبی را که انسان در برابر بهاء و حسن آن واله و مجذوب می گردد نشان می دهد (مثل: علم، رحمت، جود، کرم، لطف، غفران و غیره). پس چه خجسته و فزاینده (مبارک) است نام پروردگاری که صاحب چنین مختصاتی است.

#### \* \* \*

نام های الهی در این سوره نام جلاله «الله» اصلاً نیامده است. امّا از آنجائیکه سیاق آن شرح رحمانیت خدا است و اثر رحمانیت در «ربوبیت» ظاهر می گردد، ۳۴ بار نام «رب» (بصورت مضاف، ۳۱ بار ربکما، ۲ بار ربک، یکبار ربه) تکرار شده است. علاوه بر این، ۲ بار صفت «ذی الجلال و الاکرام» به دنبال نام رب آمده است و یکبار نیز نام رحمن در ابتدای سوره (۲۱۹×۲)=۳۸ = ۲+۲+۲۳

آهنگ سوره - ۶۹ آیه این سوره با حرف «ن»، ۷ آیه با حرف «م» و ۲ آیه با حرف «ر» ختم مر شوند.

### ارتباط سورههای رحمن و واقعه (۵۵ و ۵۶)

این دو سوره از جهات عدیده ای با یکدیگر مشابهت دارند و یک مطلب را بیان می کنند، اولاً نیمی از هر دو سوره به بهشت و جهنم آخرت پرداخته و زندگی جاوید آینده را، که برحسب جزای اعمال تعیین می گردد، تصویر می نماید. ثانیاً در هر دو سوره خبر از مرحله ای پس از این زندگی موقت دنیائی، که توام با تغییرات و تحولاتی در صحنه آسمان و زمین و کوهها خواهد شد، می دهد. ثالثاً دسته بندی انسانها در هر دو سوره به گونه ای خاص انجام می شود.

در سوره «الرحمن» اصحاب جهنم را «مجرمین» نامیده و بهشت را نیز در دو سطح مختلف توصیف نموده است. ولی فقط از «لمن خاف مقام ربه» نام برده و خصوصیتی سراغ نداده است. امّا در سوره واقعه سه دسته را مقربون (السابقون السابقون)، اصحاب المیمنه و اصحاب المشمئه نامیده است.

اسماء نیکوئی که در این دو سوره به کار رفته است، می تواند راهنمای مؤثری برای شناخت مضامین آنها و تفاوت های موجود باشد. در سوره «رحمن» بجز نام رحمن، دو بار نام پروردگار صاحب جلال و کرامت آمده است (تبارک اسم ربک ذوالجلال والاکرام)، که این اسامی تناسب کاملی با نعمت های نامبرده در سوره، که عنوان «آلاء» روی آن گذاشته شده است (فبای آلاء ربکما تکذبان) دارد، درحالیکه در سوره واقعه فقط نام «رب» با صفت عظیم دو بار تکرار شده است (فسبح باسم ربک العظیم) و یک بار نیز به صورت «رب العالمین» آمده است که این صفت بیان کننده نقش ربوبیت عظیم او یعنی تدبیر و اراده حکیمانه جهان هستی است. مدیریتی که جزء کوچکی از آن اداره کهکشانها و ستاره های عظیمی است که پایان حیات آنرا خداوند با صفت عظیم بیان کرده است (فلا اقسم بمواقع عظیمی و انه لقسم لوتعلمون عظیم)، مثال هائی هم که برای متوجه ساختن تکذیب کنندگان به نقش ربوبیت خداوند می زند، تماماً حرکت و جریانی را نشان می دهد که در همه مراحل و مراتب آن نظارت و مراقبت و مدیریت لازم است.

آیات ۵۷ تا ۷۴، چهار موضوع را مطرح می نماید:

١\_ جريان رشد و كمال نطفه تا انسان كامل.

٢ ـ جريان كاشتن يك نهال تا درخت كامل .

٣ جريان ابر و باد تا نزول باران حيات بخش.

۴\_ جریان تبدیل چوب خشک به آتش (انرژی حرارتی ).

در همه مثالهای فوق آنچه کاملاً مشهود است، پیوستگی و دائمی بودن نقش

پروردگار بر مخلوقات است که همه هستی را با تمامی عظمت آن فراگرفته (برخلاف اعتقادات ایستای مشرکین که نقش خداوند را فقط در خالقیت می دیدند و تدبیر بعدی را به فرشتگان و بتها یا جنها و سلاطین و غیره نسبت می دادند).

و امّا درمورد اسم و عنوانی که برای مرحله پس از حیات دنیائی در سوره های این مجموعه استفاده شده است، سوره رحمن تنها به اشاره «یومئذ» اکتفا کرده است. ولی در سوره واقعه چند عنوان به کار برده است. یکی همین کلمه واقعه (اذا وقعت الواقعه، لیس اوقعتها کاذبه) که با توجه به آیه ۷۵ (فلا اقسم بمواقع النجوم)، به نظر می رسد مرحله نزول و فرود ستاره، تمام شدن فعل و انفعال هسته ای قشر درونی آن و انقباض و فشردگی شدید ستاره و انبساط پوسته خارجی آن باشد (خافضه رافعه)، عنوان دیگر که در آیه ۴۹ به کار رفته است، «میقات یوم معلوم» می باشد. بالاخره در آیه ۱۵ آنرا «یوم الدین» نامیده است که هریک از این اسامی علامتی برای مطالب سوره می باشد. اگر در سوره الرحمن در این مورد سکوت شده، به دلیل تمرکز سوره روی آثار رحمانیت و سرنوشت انسانها در آینده است و کمتر به تحولات طبیعی نظر دارد.

برخی مشابهت های دیگر این دو سوره به قرار ذیل می باشد:

١ قرآن - در سوره الرحمن تعليم قرآن مقدم بر همه نعمت ها بيان شده است:

الرحمن علم القرآن، خلق الانسان ....

در سوره واقعه نيز سوگند به عظمت مواقع النجوم براى نشان دادن كرامت قرآن است: فلا اقسم بمواقع النجوم و انه لقسم لو تعلمون عظيم - انه لقرآن كريم - فى كتاب مكنون - و لايمسه الا المطرون - تنزيل من رب العالمين - افبهذا الحديث انتم مدهنون - و تجعلون رزقكم انكم تكذبون .

۲- تحولات آسمان و زمین - در هر دو سوره به تحولاتی که در آستانه قیامت در آسمان
 و زمین اتفاق می افتد اشاره کرده است:

سوره رحمن (٣٧) فاذا انشقت السماء فكانت وردة كالدهان

سوره واقعه (١ تا ع) اذا وقعت الواقعه، ليس لوقعتها كاذبه، خافضه رافعه، اذا رجّت الارض رجّاً، و بسّت الجبال بسّاً، فكانت هباء منبثاً.

(٧٥ و ٧٧) فلا اقسم بمواقع النجوم و انه لقسم لوتعلمون عظيم.

۳-معرفی اصحاب نار - در سوره رحمن همانطور که گفته شد، اصحاب جهنم را «مجرمین» نامیده است. امّا در سوره واقعه خصوصیات بیشتری از آنها سراغ داده. ازجمله: انکار بعثت - گمراهی - تکذیب و انکار جزا (دین).